
“Hacer ciencia significa aprender”. Entrevista a la Dra. Vianney Beraud Macías 
Paulina Arely Viscencio Esparza  
“La ciencia sigue funcionando como camino para construir” Entrevista a la Dra. María Eugenia Patiño López 
Vanesa Olivarez Franco y David Alejandro Martínez Román  
La sociedad de la belleza: detrás del espejo 
Mayté Aricel López Castro  
Cuestionemos la retórica “neutral” de Israel en el “conflicto” de Gaza 
Francisco Javier Navarro Alejo  
Corea, las boybands y el exotismo digerible  
Ángel Gael González Madariaga 
Sadismo y sumisión. Una visión moral sobre la sexualidad femenina retratada en el cine, el caso de La pianista 
Ivana Castilla Castro  
Reggaetón: ¿Basura o resistencia? 
Joel Arenas Hermosillo 
La ilustración y sus consecuencias en un capitalismo tardío 
Mateo Alexander Mena Baltazar 
La blanquitud en la cultura gastronómica: apropiación, poder y resistencia 
Víctor Manuel Galindo Zúñiga 
 

Vol. 15 (2025) No. 29 

Enero-Junio 



 
 
 

 

 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 
 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

 
 

Directorio 
Sandra Yesenia Pinzón Castro 
RECTORA 
María Zapopan Tejeda Caldera 
DECANA DEL CENTRO DE CIENCIAS SOCIALES Y HUMANIDADES 
Héctor Hugo Sigala Rodríguez 
JEFE DE DEPARTAMENTO DE FILOSOFÍA 
María Isabel Cabrera Manuel 
COORDINADORA Y EDITORA 
 
Enrique Luján Salazar     // Gabriela Martínez Ortiz 
Irma Carolina Sánchez Contreras   // Jorge Alfonso Chávez Gallo 
Mario Gensollen Mendoza   // Rodolfo Bernal Escalante 
Víctor Hugo Salazar Ortiz    // Walkiria Torres Soto 
CONSEJO EDITORIAL 
 
Paulina Arely Viscencio Esparza  //  Vanesa Olivarez Franco 
David Alejandro Martínez Román //  Mayté Aricel López Castro 
Francisco Javier Navarro Alejo  // Ángel Gael González Madariaga 
Ivana Castilla Castro   // Joel Arenas Hermosillo 
Mateo Alexander Mena Baltazar  // Víctor Manuel Galindo Zúñiga 
COLABORADORES     
 
Vanesa Olivarez Franco   //  Paulina Arely Viscencio Esparza  
Kleber Giovanni Soto Padilla   // Natalia de Jesús Ibarra Luévano  
Beatriz Samanta Juárez Sosa  //  David Alejandro Martínez Román  
COLABORADORES RADIO 
 
Equipo Luxiérnaga 
PORTADA, DISEÑO Y ESTILO EDITORIAL. 
 
Revista de estudiantes de la Licenciatura en Filosofía de la UAA: 
Vol. 15, Año 2025, Número 29: publicación semestral (Enero-Junio) 
ISSN-e 2683-2461 
 
revistaluxiernaga1@gmail.com 
https://revistas.uaa.mx/index.php/luxiernaga 
 
Universidad Autónoma de Aguascalientes 
Av. Universidad 940, Col. Ciudad Universitaria, Aguascalientes, Ags. 20100 
www.uaa.mx/direcciones/dgdv/editorial 
 
Publicación digital  
El cuidado de la edición estuvo a cargo del Equipo Luxiérnaga, del Departamento de Filosofía del 
Centro de Ciencias Sociales y Humanidades, apoyados para la publicación digital por el Departamento 
Editorial de la Dirección General de Difusión y Vinculación, de la Universidad Autónoma de 
Aguascalientes. El contenido de los artículos es responsabilidad de las personas autoras y se pueden 
citar. 

https://revistas.uaa.mx/index.php/luxiernaga
http://www.uaa.mx/direcciones/dgdv/editorial


Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 
 

 

Índice 

 

Editorial 

 
 

 

 

S/N 

 

α 
 

 
“Hacer ciencia significa aprender” 
Entrevista a la Dra. Vianney Beraud Macías 
Paulina Arely Viscencio Esparza 

 

1 

β 
 

 
“La ciencia sigue funcionando como camino para construir” 
Entrevista realizada a la Dra. María Eugenia Patiño López 
Vanesa Olivarez Franco 
David Alejandro Martínez Román  

 

8 

 

 

 γ 

 
Dossier 
 
 
La sociedad de la belleza: detrás del espejo 
Mayté Aricel López Castro 

 

 

 

20 

 

 

δ Cuestionemos la retórica “neutral” de Israel en el “conflicto” 
de Gaza 
Francisco Javier Navarro Alejo 

 

27 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

 
 

ε 

ζ 

η 

θ 

ι 

 
 
Corea, las boybands y el exotismo digerible  
Ángel Gael González Madariaga 
 
 
 
Sadismo y sumisión. Una visión moral sobre la sexualidad 
femenina retratada en el cine, el caso de La pianista 
Ivana Castilla Castro 
 
 
 
Reggaetón: ¿Basura o resistencia? 
Joel Arenas Hermosillo 
 
 
 
La ilustración y sus consecuencias en un capitalismo tardío 
Mateo Alexander Mena Baltazar 
 
 
 
La blanquitud en la cultura gastronómica: apropiación, poder y 
resistencia 
Víctor Manuel Galindo Zúñiga 
 
 
 

 

 

 

 

34 

 

 

41 

 

 

48 

 

 

55 

 

 

 

65 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

 
  

 

Editorial 
 

 

La tradición epistolar en filosofía ha sido de vital importancia para la exposición, 

desarrollo y precisión de las ideas filosóficas. Al revisar la historia de la filosofía, 

podemos observar los vestigios de conversaciones que podían durar meses o años, entre 

las y los filósofos de una época, incluso atravesando países y continentes. Sin embargo, 

dicha tradición ha caído en desuso, en parte, debido a la inmediatez de la comunicación 

que permite establecer un diálogo directo y contiguo. A pesar de esto, en la formación 

del estudiantado, la revisión de la correspondencia y de los textos que las y los filósofos 

nos han legado, continúan siendo revisados y comentados dentro de las aulas 

universitarias como un resabio de la práctica epistolar hacia nuestras y nuestros amigos 

unidos por la filosofía. 

 Así como las cartas enviadas por las y los filósofos del pasado, las revistas de 

estudiantes son parte importante en la formación académica de las personas que se 

encuentras en formación constante dentro de nuestro campo, en tanto permiten mostrar 

y exponer sus ideas, planteamientos y preocupaciones filosóficas, así como abrir espacios 

para el diálogo y la disertación, ya sea con otras y otros estudiantes, con el profesorado y 

también con aquellas personas con inquietudes filosóficas que no comparten su aula. Las 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

 
 

generaciones de estudiantes pasan y Luxiérnga se convierte así en un espacio simbólico 

cartografiado por las inquietudes de las y los jóvenes que han pisado nuestro 

Departamento de Filosofía. 

Este número está conformado por los resultados de las materias de Filosofía de la 

Ciencia II y Filosofía de la Cultura; si bien son materias distintas entre sí, coinciden en 

que sus propios planteamientos filosóficos transcienden las fronteras de la disciplina 

para dialogar con otros saberes y otras prácticas y realidades. Al principio de esta 

edición, encontramos dos entrevistas realizadas a investigadoras de la UAA, la Dra. 

Vianney Beraud Macías del Departamento de Biología y la Dra. María Eugenia Patiño 

López del Departamento de Sociología. Las entrevistas tuvieron como objetivo 

reflexionar, desde las bases y criterios epistemológicos, sobre la conformación del 

conocimiento científico y su aplicación en las prácticas científicas de diferentes 

disciplinas. Así, Arely López, Vanessa Olivarez y David Román, dialogan con las 

investigadoras desde sus propios aprendizajes y plantean preguntas que nos invitan a 

analizar, comparar y distinguir las diversas problemáticas y concepciones ontológicas y 

epistemológicas que las investigadoras plantean y resuelven desde su quehacer científico. 

Por su parte, el dossier de este número presenta las reflexiones finales sobre la 

materia de Filosofía de la Cultura. Desde un marco teórico común cada una y uno de 

ellos plantearon y expusieron su opinión sobre diversos fenómenos culturales; desde 

cuestiones sobre cultura popular como el K-Pop, hasta preocupaciones urgentes como la 

guerra en Gaza. ¿Qué se pregunta la filosofía sobre el mundo cultural en el siglo XXI? 

Las reflexiones sobre la cultura no solo son preguntas inmediatas que nos hablan sobre 

las cosas actuales del mundo social, con el riesgo de extinguirse en su fugacidad. 

Preguntar sobre los fenómenos culturales implica preguntarse sobre la manifestación de 

la condición humana en sus diferentes matices. Joel Arenas, Ivana Castilla, Víctor 

Galindo, Gael González, Aricel López y Francisco Navarro reflexionan sobre la 

profundidad de diversos fenómenos culturales, en tanto, lo que observamos en la 

superficie del fenómeno social es la punta del iceberg de proyecciones políticas, 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 
ideológicas y concepciones ontológicas que la filosofía bien nos ayuda a desentrañar y 

comprender. Finalmente, Mateo Mena colabora con una renovada discusión sobre el 

sentido y valor de iluminismo de cara a las problemáticas de la vida contemporánea. 

Revisemos este número, como cartas hacia nosotros mismos y hacia el futuro, 

desde la mirada joven e inquieta de las y los estudiantes de filosofía que confrontan el 

mundo desde su pensamiento, su acción y su pertenencia en él.  

 

Gabriela Martínez Ortiz 

 

 



 
 
 

 

1 
 

α  

   

  Paulina Arely Viscencio Esparza  
 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

2 
 

 
“Hacer ciencia significa aprender” 

Entrevista a la Dra. Vianney Beraud Macías 
 

    Paulina Arely Viscencio Esparza 
Universidad Autónoma de Aguascalientes  

 
Me dirijo al Centro de Ciencias Básicas de la Universidad Autónoma de 

Aguascalientes, mi entrevistada es la Dra. Vianney Beraud Macías, quien 

encontró el espacio para explorar su temprano interés por la ciencia y su gusto 

por la Biología en la rama de la Ecología. Estudió la licenciatura en Biología, 

realizó una maestría en Desarrollo Rural y Recursos Naturales lo que le permitió 

encontrar una fusión entre las ciencias sociales y las ciencias naturales. Al 

realizar su doctorado, su investigación se centró en el Reordenamiento Territorial 

que implica identificar las acciones humanas que generan cambios en el entorno 

natural, la medición de los cambios, sus fuentes y el impacto que estas 

transformaciones tienen sobre los seres vivos, las estrategias que adoptan para 

sobrevivir o extinguirse, entre otras cosas. 

Su definición de biología parece expresar simpleza, en palabras de la 

doctora, “la biología es la ciencia que estudia seres vivos”, sin embargo, señala 

que esa definición sencilla abarca una gran complejidad, pues en ella se expresa 

que esta ciencia estudia a los seres que los biólogos consideran como vivos, su 

clasificación y la justificación de lo que distingue a la materia viva de la no viva. 

El criterio para llevar a cabo la tarea resulta ser relativo, lo que hace del 

objetivo una labor difícil. Señala que los criterios se establecen a partir de los 

niveles en los que se estudia la vida. En los niveles más básicos lo que se busca es 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

3 
 

una genealogía basada en las características fenotípicas y genotípicas de los 

organismos, mientras que, en niveles más complejos, como lo sería la biosfera, los 

rasgos dejan de ser tan tácitos y la búsqueda se centra en las rupturas dentro del 

continuo que es el planeta Tierra, se trata más bien de identificar el comienzo de 

nuevos límites entre fenómenos que ya no se pueden agrupar a partir de 

observaciones realizadas. 

La delimitación de su objeto de estudio depende de lo que se quiere saber 

de él, en su caso, sus unidades de estudio son conocidas como paisajes. Se 

plantean preguntas como ¿qué atributo del paisaje es el que quiero entender? Y a 

partir de estas preguntas toca identificar los límites. Por ejemplo, si el interés es 

saber qué transforma a un determinado paisaje, entonces se identifica el límite 

territorial, qué es lo dominante en él y cuál ha sido el impacto del factor 

dominante que, señala, solemos ser los humanos. El resultado es que las 

comunidades de organismos terminan teniendo limites dados por las culturas 

humanas. 

Beraud relata que para ella uno de los hallazgos más relevantes con los 

que se encontró durante su investigación fue aquel que desecha la tesis de la 

tragedia de los comunes, es decir, la hipótesis de que cuando algo no le pertenece a 

alguien en particular, entonces ese algo tiende a ser destruido, o, en otras 

palabras, si algo es de todos, entonces nadie lo cuida, tesis que, comenta, poseía 

un alto grado de influencia en investigaciones sobre desarrollo humano, pobreza 

y desarrollo regional. Explica que el hallazgo mostraba lo contrario, es decir, que 

cuando los bienes eran fraccionados en lugar de ser comunales, esto provocaba 

una mayor fractura en los ecosistemas, así pues, era en los grupos sociales con 

mayores niveles de fracturación social donde se mostraba la vegetación 

colapsando a causa del abandono, mientras que, en aquellas donde lo común era 

lo predominante, la vegetación perduraba por más tiempo además de dar 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

4 
 

mejores frutos. Expresa que fue impactante para ella el observar que la pérdida 

de actividades culturales colectivas implicaba, además, una pérdida o 

desequilibrio en los ecosistemas. 

Beraud cuenta que un aporte en ciencia es aquel que, a partir de la teoría 

que fundamenta una investigación, ayuda a que a dicha teoría se agregue una 

hipótesis que la apoye o bien que la contrarie o la delimite. Ella considera que 

esto es importantísimo en el campo de la ciencia porque, por un lado, se buscan 

estas rupturas en fenómenos que ya no pueden ser explicados bajo ciertas teorías, 

lo cual parece ser una lectura falsacionista de la investigación en su campo, 

aunque, por el otro, resalta que también se trata de realizar aportes que puedan 

llevar a generalizaciones que podrían ser tratadas casi como leyes, lo que refleja 

una perspectiva confirmacionista. Sin embargo, estas casi leyes en biología se 

quedan en el casi porque la complejidad del objeto de estudio de la biología es tal 

que puede resultar frustrante, como señala la doctora, “que nunca puedes llegar 

a lo que sí puede llegar un químico o un físico”. Aclara que la frustración no 

deriva de que la incapacidad de establecer leyes o generalizaciones en biología 

sea un impedimento de realización personal para el biólogo, si no de la renuencia 

social por aceptar o tomar en serio los aportes hechos en el campo de la biología, 

pues señala que, a pesar de que hay teorías fuertemente comprobadas, como la 

teoría de la evolución, estas siguen estando expuestas a la excepción, lo que da 

paso a que se busquen explicaciones de tipo mágico. Esto parece poner en 

desventaja social a la biología en comparación con las llamadas ciencias duras 

como la física o la química, porque la incorporación de sus respectivos aportes a 

la sociedad parece ser menos propenso a ser puesto en duda. Como señala 

Beraud, “la gente no te dice que la gravedad no existe”. 

Paradójicamente, Beraud observa que la misma limitación que puede 

imponer el método científico al encontrarse con fenómenos que no pueden ser 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

5 
 

comprobados ni replicados, como ciertas predicciones hechas por la ecología, 

lleva a los científicos a hacer lo que se denominaría “saltos de fe” y que 

terminaría implicando la incurrencia en prácticas no científicas, lo que los puede 

descalificar ante la comunidad de investigadores. La doctora pone en duda la 

afirmación de que “la ciencia es todo aquel conocimiento generado por el método 

científico” y asegura que tal definición ha sido sobrepasada, que se trata más 

bien de comprender que el método científico es, aunque privilegiado, uno de los 

muchos métodos para hacer ciencia. Reconoce la inaplicabilidad del método al 

estudio de todos los fenómenos, como en el caso de las ciencias que son 

observacionales puesto que no pueden hacer experimentos para la comprobación 

de todas sus hipótesis, como es el caso de la astronomía o la ecología. Beraud 

hace explicita la contradicción en la que incurren ciertos grupos de científicos al 

aferrarse a la perspectiva empirista-lógica de la ciencia porque terminan 

rigiéndose por lo que se supone deben evitar a toda costa: el dogma. 

Resulta interesante que para la doctora sí existen las investigaciones 

neutras, pone el ejemplo de sí misma a quien no le gustan los gatos y señala que 

una investigación no neutra sería aquella que desde las preguntas de 

investigación está afirmando un supuesto descalificativo de los gatos, en cambio, 

una investigación neutra podría responder a la pregunta sobre los efectos de los 

gatos en las personas a las que no les gustan. Sin embargo, agrega que ella 

considera que su subjetividad ha contribuido a sus investigaciones, puesto que es 

algo que considera imposible de omitir, que “un humano siempre va a pensar 

como humano”. 

Señala que una de las limitaciones que se presenta en su campo de 

investigación es que carecen de líneas teóricas, lo que dificulta el esbozo de 

rumbos para seguir durante las investigaciones. Los investigadores se ven en la 

necesidad de recurrir a líneas de teóricas de otros campos y terminan 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

6 
 

enfrentándose con el problema de tener que sostener sus propias intuiciones, lo 

que puede problematizar el nivel de objetividad que se les exige. Para Beraud 

esto se refleja en la dificultad de señalar un paradigma específico del cual parta la 

investigación en Reordenamiento Territorial, sobre todo por la 

multidisciplinariedad y la interdisciplinariedad con la se busca trabajar. Esto en 

particular resulta interesante para sugerir la posibilidad de un paradigma en 

formación como lo sería el de la multidisciplinariedad e interdisciplinariedad, 

que valoraría el intercambio entre distintas áreas de conocimiento, aunque se 

carecería de suficiente cohesión interna para establecer líneas teóricas que 

crearan un consenso entre todas las áreas implicadas. 

En cuanto a sesgos, ella identifica en su área el que se origina en la 

metodología al seguir una serie de pasos muy específicos, lo que limita las 

condiciones del muestreo y puede influir en la representatividad porque al 

requerir cierto número de casos los investigadores pueden buscar aquellos 

hallazgos que les proporcionen esas cifras representativas. A su vez, considera 

que una estrategia de afrontamiento de este tipo de sesgos es la que se aplica a 

través de la observación y adopción de metodologías de otras áreas de 

conocimiento, es decir, a través de la transdisciplinariedad, lo que considera 

ventajoso, porque adoptar solo las metodologías de las otras disciplinas no 

implica arrastrar también la carga teórica que pueden tener los investigadores de 

las áreas en cuestión. 

La entrevista cerró con una última pregunta para la doctora Beraud: ¿qué 

significa para ti hacer ciencia? Su respuesta fue sencilla, dijo que para ella hacer 

ciencia significa aprender. Su respuesta resulta interesante porque rompe con la 

condición de apegarse al método científico, el aprendizaje resulta ser algo más 

abierto que puede abarcar no sólo el estudio de los fenómenos en cuestión, si no 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

7 
 

también aprender de los errores de la práctica científica en función de sus 

propias necesidades, de sus contradicciones, o de sus limitaciones. 

 

 



 
 
 

 

8 
 

 

 

Vanesa Olivarez Franco                                                               

David Alejandro Martínez Román  
   

 

 

  

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

9 
 

 
“La ciencia sigue funcionando  
como camino para construir” 

Entrevista a la Dra. María Eugenia Patiño López 
 

Vanesa Olivarez Franco 
      David Alejandro Martínez Román 

Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 

Introducción  

En el presente trabajo nos proponemos relatar un resumen de lo que 

consideramos las respuestas más interesantes que obtuvimos de la entrevista 

realizada a la Dra. María Eugenia Patiño López, socióloga, especializada en 

Sociología de la religión y Antropología. Se aborda la práctica científica dentro 

del ámbito de las Ciencias Sociales, con un enfoque particular en la región de 

Aguascalientes. La Dra. Patiño López, con una vasta trayectoria en el estudio de 

las creencias y prácticas religiosas, comparte sus experiencias y reflexiones sobre 

la investigación sociológica, los métodos empleados y los desafíos 

epistemológicos que enfrentan los científicos sociales.  

A lo largo de la entrevista, se exploran temas fundamentales como la 

definición de Sociología, la metodología de investigación en Ciencias Sociales, y 

la distinción entre hallazgos en Ciencias Sociales y descubrimientos en Ciencias 

Naturales. Además, se discutió la importancia de la subjetividad en la 

investigación, la cuestión de la vigilancia epistemológica y la relevancia del 

contexto en la interpretación de los datos. Casi en la parte final de este 

documento, nosotros hacemos un breve análisis de la entrevista, resaltando 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

10 
 

algunos puntos interesantes: este intercambio no solo ofrece una visión crítica de 

la práctica sociológica, sino que también invita a reflexionar sobre la naturaleza 

del conocimiento científico, las limitaciones y posibilidades de las Ciencias 

Sociales, y la forma en que los investigadores construyen y comprenden la 

realidad social. A través de esta conversación, se pone de manifiesto la riqueza y 

complejidad de la Sociología como disciplina, así como la importancia de 

mantener un enfoque crítico y reflexivo en la búsqueda del conocimiento. 

 

Entrevista a la Dra. María Eugenia Patiño López 

¿Qué es la sociología?  

Dra. Patiño: Es el estudio de los grupos sociales, de las problemáticas que aquejan 

al ser humano, de la convivencia, de la sociabilidad, etc. La sociología es muy 

amplia, no se puede estudiarlo todo, entonces conforme vas avanzando en tu 

trayectoria profesional, te vas decantando por una o por varias temáticas que 

están relacionadas entre sí. En mi caso siempre ha sido la sociología de la religión 

y la antropología.  

¿Cómo se hacen las ciencias sociales en Aguascalientes?  

Dra. Patiño: No hay como tal un patrón para decir que las Ciencias Sociales se 

hacen de una forma específica en Aguascalientes. En las universidades se forma 

en las ciencias sociales (y en Aguascalientes, solo la Universidad Autónoma de 

Aguascalientes tiene esa carrera), es distinto en el campo de la investigación; en 

todo caso podríamos encontrar un patrón en los planes de estudio, pues hay 

algunos puntos comunes: herramientas metodológicas y los posicionamientos 

epistemológicos que vienen adheridas a esto, por otro lado están los marcos 

teóricos, que aquí son muy diversos, y también está el área de talleres donde 

aprendes a poner en práctica estas dos cuestiones y a llevarlo a un problema de 

investigación particular.  



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

11 
 

¿Qué problemáticas le han interesado?  

Dra. Patiño: los temas que involucran a los creyentes (creencias y prácticas). La 

mayor parte de mis trabajos están referidos al catolicismo porque el 94% de la 

población se adscribe a esta iglesia; pero hay que resaltar que no todo mundo 

practica esta religión de una única manera. Analizo agrupaciones laicas, el papel 

de la mujer en la iglesia católica (he trabajado con monjas), peregrinaciones, 

movimientos conservadores… en este momento, estoy comenzando un trabajo 

sobre diversidad religiosa en la ciudad. Colaboré en el “Catálogo de religiones” 

del Instituto Nacional de Estadística y Geografía (INEGI) donde se sistematizó y 

catalogó la información obtenida del Censo Nacional de población y vivienda, y 

encontraron que solo 4% de la población cambió de religión y otro 4% que se 

considera creyente pero sin religión, y esta igualdad en la estadística es bastante 

curiosa, por eso comienzo este nuevo proyecto. 

¿Cómo miden sus resultados?  

Dra. Patiño: depende de la investigación. Los trabajos con métodos cuantitativos 

tienen su propia metodología y los resultados son públicos, además de que ahí se 

explica la manera en la que se sistematiza la información y por qué se arrojan 

esos resultados; en el caso de la encuesta [antes mencionada], pude emplear a 

una agencia encuestadora especializada en encuestas académicas: utilizaron la 

estadística descriptiva y componentes principales (método en la estadística), 

también se utilizaron preguntas que se responden por la escala del Likert (bueno, 

muy bueno…) que miden la intensidad de la emoción o la creencia. Trabajé 

recientemente la “religiosidad vivida”, es decir, la subjetividad de cada creyente 

y su manera en la que él construye su propia forma de experiencia religiosa.  

¿Cuáles han sido sus descubrimientos más relevantes?  

Dra. Patiño: en las Ciencias Naturales se llaman descubrimientos, en las Ciencias 

Sociales tenemos hallazgos. Descubres algo que está allá afuera y estaba ahí 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

12 
 

nomás para verlo; en las Ciencias Sociales se construyen los datos, por eso es un 

hallazgo. El hallazgo más importante en mis investigaciones es la caracterización 

del católico aguascalentense: se piensa que Aguascalientes es una comunidad 

conservadora; ciertamente hay grupos de este tipo, pero no toda la sociedad es 

así. El hecho de que se asuman las cosas como no son, explica cosas como: 

Aguascalientes es el único punto azul de todo el país porque aquí sí se valora la 

familia tradicional… pero en realidad esto último es muy relativo. ¿Dónde ganó 

el azul? En la ciudad de Aguascalientes, el distrito uno, en los demás ganó otro. 

Hay que salir de las opiniones erróneas como esa, en la que se señala que todo en 

Aguascalientes es conservador, tradicional o que todos piensan de la misma 

manera, para saber qué es lo que realmente pasa aquí.  

¿Sus propios hallazgos le han hecho cuestionarse el concepto de ciencia o la pertnencia de 

método científico? 

Dra. Patiño: no; al contrario, creo que necesitamos refinar nuestras técnicas de 

obtención de información, creo que debemos mejorar en nuestros en nuestros 

métodos de análisis, pero la ciencia sigue funcionando como camino para 

construir. En las Ciencias Sociales nosotros, epistemológicamente hablando, no 

asumimos que conocemos la realidad, nos acercamos a ella. Entonces nosotros en 

las Ciencias Sociales aspiramos a acercarnos lo más posible, a encontrar 

respuestas, a comprender el mundo, a interpretarlo; pero un científico social hace 

una interpretación de una interpretación, es una interpretación de segundo 

orden, porque nosotros, para trabajar, hablamos con los actores, entonces si el 

creyente me dice: para mí la familia es la que está definida por Dios, yo no tengo 

porque cuestionarlo, su interpretación del mundo me ayuda a entender qué es lo 

que pasa alrededor, pero yo no tengo por qué juzgar eso. El trabajo de ningún 

científico social es juzgar, sino comprender e interpretar.  



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

13 
 

¿No cree usted que hay una limitación dentro de las Ciencias Sociales, dado que hay 

elementos que tal vez no se alcanzan a entender por completo?  

Dra. Patiño: siempre. No podemos aspirar a conocer la realidad en toda su 

extensión, pero metodológicamente decimos que “según el sapo la pedrada”, eso 

significa que dependiendo el tipo de pregunta que te haces es el tipo de método 

que utilizas y cómo epistemológicamente te ubicas con relación al sujeto de 

estudio, y si es cuantitativo o cualitativo para nosotros eso ya no es una 

discusión, se utiliza lo que se deba de utilizar.  

¿En las investigaciones que ha hecho, las preguntas que usted hace, las hipótesis que 

usted plantea están condicionadas por alguna idea que usted tenga? 

Dra. Patiño: claro, siempre están preconcebidas. No estudiamos gusanos, si lo 

hiciéramos, ¿qué más da lo que pienses sobre ellos y ellos sobre ti?, pero nosotros 

no hacemos eso; nosotros trabajamos con personas. Una cosa es llegar al campo 

con ideas, que pueden ser teóricas o empíricas (teóricas por lo que has estudiado 

o empíricas por lo que has observado), todos llegamos con la idea, o inclusive 

por aquello que te mueve biográficamente. ¿Por qué elegimos lo que elegimos? 

Porque nos dice cosas, si no fuera así, no estaríamos ahí, ¡vaya, ni lo vemos! ¿Qué 

pasa cuando llegamos o cuál es el papel del investigador? A esto le llama un 

grande de la sociología, Pierre Bourdieu, vigilancia epistemológica. Yo llego con 

lo que llego ¿qué es lo que tengo que hacer? Pues hacer un análisis crítico de la 

manera como me posiciono en el trabajo de campo y cómo analizo esos datos, de 

tal manera que yo y mis resultados no terminen diciendo lo que yo quiero 

escuchar o lo que dice la teoría, porque entonces no vamos a ser capaces de ver 

datos emergentes, que son los que nadie veía, pero que en mi trabajo de campo 

estoy constantemente viendo que aparecen. 

¿Entonces diríamos que su subjetividad, a la hora de analizar lo que tiene que analizar, 

cambia o incide en su manera de ver las cosas?  



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

14 
 

Dra. Patiño: es probable que se matice, o sea, yo tengo de entrada una serie de 

categorías que guían mi mirada, pero esas categorías probablemente no sean 

como las describe la literatura o algo parecido. A lo mejor estoy estudiando algo 

que solo se ha estudiado en Japón ¿Voy a encontrar lo mismo que sucede en 

Japón? No necesariamente, pero la categoría sí me sirve para mirar las cosas; 

ahora, en el hecho de cómo esa categoría se comporta en este contexto, se 

encuentra el hallazgo. 

Mencionaba que los sociólogos hacen mucho trabajo de interpretar o interpretar la 

interpretación, entonces ¿podríamos decir que su trabajo es reconstruir el significado?  

Dra. Patiño: Construimos, no reconstruimos, porque tratamos de llegar a la 

significación, al sentido que tienen las cosas para las personas. La teoría es vital: 

me permite ver el mundo de una manera diferente, me permite posar mi mirada 

en ciertos elementos, procesos, pero eso no significa que mis datos vayan a 

coincidir totalmente con la teoría, nos ayudan a ver, pero no definen mis 

resultados. Porque eso significa que yo ya sé antes de ir a campo lo que voy a 

encontrar, eso es a lo que Bourdieu le llama vigilancia epistemológica, o sea, al 

mundo, para cuestiones analíticas y de sistematización de información, nosotros 

lo ordenamos, pero nuestra interpretación debe ir más allá, debemos de 

interpretar de tal manera que sea posible entender ese mundo.  

¿Qué es la ciencia?  

Dra. Patiño: desde los conceptos más convencionales, es un cuerpo de hallazgos 

que son relevantes por alguna razón: porque son dialogados, cuestionados, 

definidos, por un grupo de especialistas alrededor que posee su propio método; 

en las ciencias sociales, nosotros nos despegamos un poco de esto, hay otros 

métodos y el cuerpo de hallazgos de estudios con los que todos coincidimos 

constantemente se están poniendo en duda. Y nos vamos quedando con aquello 

que sigue siendo funcional para ciertas cosas. Por ejemplo, en los congresos, los 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

15 
 

artículos, las revistas, aparecen los hallazgos más nuevos alrededor de ciertas 

temáticas, pero eso no significa que nosotros vayamos a encontrar exactamente lo 

mismo en otros lugares, para nosotros el contexto define mucho la lógica y los 

procesos.  

¿Se puede decir que los datos de las Ciencias Sociales son relativos? 

Dra. Patiño: no, no son relativos, apelan o están interpelados. Si digo que son 

relativos, eso significa que no tienen valor, ya no es ciencia, y entonces ¿cómo 

existirían las Ciencias Sociales? Lo que pasa es que tenemos métodos 

diferenciados, y en las Ciencias Sociales hay algunas corrientes que trabajan de 

manera similar a las Ciencias Naturales, por ejemplo la encuesta y los métodos 

cuantitativos se acercan bastante a las Ciencias Naturales. Quién me diga que las 

Ciencias Naturales también carecen de subjetividad, no se la compró, ¿por qué 

estudias borregos y no víboras?, ¿porque utilizas este método y no otro?, al 

contrario, me parece que en las Ciencias Sociales tenemos un problema mucho 

mayor al momento de construir, delimitar y hacer que nuestros datos sean 

plausibles, discutibles. Para nosotros una de las principales características de los 

datos no es que sean o no verdaderos (verdades hay muchas, son en plural), sino 

que sean debatibles o discutibles, eso es lo importante y dentro de esto, nadie 

tiene la verdad única, o por lo menos no en nuestra área. Refiriéndonos a la 

teoría de la acción social, ¿por qué la gente cada año decide dejar su trabajo, 

pedir permiso, venirse del otro lado, y participar en una peregrinación de 90 km 

durante tres días? Para algunos es una locura para otros es un ritual que le 

constituye como católico y como miembro de una comunidad. 

 

Análisis de la entrevista 

Como podemos ver a partir del intercambio con la Dra. Patiño, la ciencia, en 

términos generales, se entiende como un cuerpo de hallazgos relevantes que son 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

16 
 

dialogados, cuestionados y definidos por un grupo de especialistas que poseen 

su propio método. Sin embargo, en el contexto de las Ciencias Sociales, este 

concepto se adapta, ya que los hallazgos se construyen a través del diálogo y la 

interpretación, y el contexto juega un papel crucial en definir la lógica y los 

procesos. Los datos en Ciencias Sociales no se consideran absolutos, sino 

discutibles y debatibles, reflejando la diversidad y la subjetividad inherente a los 

fenómenos humanos. 

La Dra. María Eugenia se muestra muy comprometida con mostrar 

fielmente lo que observa en el campo de su estudio, al grado de tratar de 

“desmitificar” lo que comúnmente se dice sobre la persona hidrocálida. También 

nos llama la atención que varias veces reconoció que la subjetividad es un 

elemento muy importante dentro de la práctica científica, no solo de la propia 

Sociología, sino de las ciencias en general, incluso a la hora de elegir un tema 

para investigar. En algún momento afirmaba que, por lo menos en el caso de la 

Sociología, lo importante no es decir que algo es verdadero o falso, sino que algo 

sea discutible, y en ese sentido mencionaba que había “muchas” verdades, pues 

el contexto en el que se inserta la cuestión que se analiza define mucho los 

procesos que intervienen. 

Sin embargo, a pesar de que reconoce la gran diversidad de formas en las 

que se practica una sola religión (en este caso, la católica) y cómo están 

intervenidas por la subjetividad del individuo, nos parece complicado encerrar 

todo en datos de una estadística o algo por el estilo. Aquellas encuestas que se 

responden con el grado de satisfacción que siente el sujeto de estudio, a nuestro 

parecer, no dejan de ser susceptibles a limitar al entrevistado: no estamos seguros 

de que el sentimiento religioso pueda reducirse a responder “muy bien, bien, 

satisfecho…”. Creemos que esa gran diversidad no cabe en opciones de este tipo, 

y, si bien, sabemos que no es el único método de investigación que se utiliza, sí 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

17 
 

suele ser el más común. No obstante, con lo anterior no pretendemos 

desprestigiar la práctica científica de la sociología ni nada por el estilo; al 

contrario, admiramos que, a pesar de estas limitaciones, traten de construir los 

significados que buscan.  Probablemente, esta sorpresa que presentamos 

nosotros se deba a que nuestros intereses, al estudiar la religión, simplemente 

son distintos. 

Es notable que explica muy claramente la diferencia entre las ideas en las 

Ciencias Naturales y las Sociales. Cuando le hicimos la pregunta sobre su 

descubrimiento más importante, hizo la distinción entre descubrimiento y 

hallazgo, cuestiones que no conocíamos. Se habla de descubrimiento cuando el 

objeto siempre ha estado ahí, que solo hace falta salir para verlo; mientras que un 

hallazgo es algo que se construye. Las prácticas en sociología dependen mucho 

del diálogo, y si hay algún método o idea que ya no es funcional para la 

investigación, se deshecha o se modifica; tal vez este aspecto sea un punto bueno 

para las Ciencias Sociales, pues contribuye a que sus planteamientos no se 

vuelvan del todo dogmáticos; también, esta apertura muestra que en esta 

disciplina no se ignoran las propias limitaciones dentro del campo. Ciertamente, 

a la sociología se le pueden criticar algunas cosas (como a cualquier otra rama), 

pero siempre hay que tener en cuenta que no aspiran exactamente a lo mismo 

que las Ciencias Naturales: las diferencias entre ambas no se deben tanto a que 

una sea más verdadera que otra, sino que poseen diferentes métodos. Cabría 

resaltar, de nuevo, nuestra admiración por los sociólogos, en cuanto que, a 

comparación de las demás ciencias, sus objetos de estudio son muy diversos, e 

incluso ellos mismos pueden convertirse en un sujeto a investigar, lo cual podría 

hacer más difícil (o interesante) su ejercicio.  

La entrevistada reconoce la subjetividad como un elemento fundamental 

en la práctica científica, no solo en la Sociología, sino también en otras ciencias, lo 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

18 
 

cual podemos apreciar en la elección de temas de investigación y en la 

interpretación de los datos. Asimismo, plantea la necesidad de una vigilancia 

epistemológica constante para evitar que las preconcepciones y las teorías 

preconcebidas distorsionen los resultados de la investigación, lo cual implica un 

análisis crítico continuo de la posición del investigador en relación con su objeto 

de estudio. Y enfatiza que los datos de las ciencias sociales son interpelados por 

el contexto, lo cual define mucho de los procesos y fenómenos estudiados. Esto 

no los hace relativos en el sentido de carecer de valor, sino que su valor radica en 

su capacidad de ser debatidos y discutidos. 

 

Conclusión: reflexiones sobre lo discutido 

Vanesa: Ciertamente, la Sociología es una disciplina importante dentro de las 

ciencias, ya que por medio de sus análisis podemos acercarnos a comprender 

mejor qué es lo que pasa en los entornos sociales: es algo que no le resulta ajeno a 

ninguno de nosotros, pues, en cierto sentido, también entramos en aquellas 

dinámicas. Es verdad que cualquier rama del conocimiento tiene sus limitaciones 

y tal vez nunca alcancemos a conocerlo todo por completo, pero el caso de las 

ciencias sociales es muy especial porque es aún más complicado presentar datos 

puramente objetivos; es bueno saber que quienes se dedican a este tipo de 

análisis tratan de ser críticos en todo momento, no solo hacia el objeto de estudio, 

sino también hacia ellos mismos como investigadores. Sin embargo, en el caso de 

la sociología de la religión, me sigue pareciendo bastante complicado reducir el 

sentimiento religioso a una encuesta de satisfacción o algo parecido; los avances 

en la dilucidación de la práctica católica en Aguascalientes es positiva para la 

comprensión de lo que pasa dentro del Estado, y me da gusto que la doctora trate 

de quitar aquellas máscaras que cargan los hidrocálidos, máscaras que algún 

tercero les ha colocado, pero no dejo de pensar en que se puede caer en el caso de 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

19 
 

que los individuos entrevistados o estudiados se conviertan en un simple 

número dentro de una estadística. Tal vez este tipo de investigaciones ayuden a 

comprender a una comunidad entera, pero no al individuo particular; entender a 

este último es algo aún más complicado, pero el acercamiento hacia él no está en 

la sola estadística.  

David: Considero en lo personal que la entrevista con la Dra. Eugenia Patiño 

destaca la complejidad y la riqueza de las Ciencias Sociales, subrayando la 

importancia de la subjetividad y el contexto en la investigación. Su insistencia en 

la interpretación y el diálogo como herramientas clave para construir 

conocimiento en las Ciencias Sociales es particularmente relevante en un mundo 

donde las creencias cada vez más son cuestionadas. La distinción entre 

descubrimiento y hallazgo refleja una comprensión profunda de las diferencias 

metodológicas y epistemológicas entre las Ciencias Naturales y Sociales. 

Además, su énfasis en la vigilancia epistemológica resalta la necesidad de un 

enfoque crítico y reflexivo en la investigación social, evitando caer en 

dogmatismos y permitiendo que emerjan nuevas perspectivas y datos que antes 

no se consideraban. Creo que asume una postura abierta y adaptable que es 

fundamental para avanzar en la comprensión de fenómenos complejos y 

dinámicos como los estudiados en Sociología. Pienso que sus ideas nos ofrecen 

una visión de la ciencia que valora la interpretación y el contexto, reconociendo 

la naturaleza inherentemente subjetiva de la investigación social y la importancia 

de mantener una actitud crítica y reflexiva en todo momento, lo cual no solo 

enriquece nuestra comprensión de las Ciencias Sociales, sino que también 

destaca la relevancia y la necesidad de estas disciplinas en la construcción de un 

conocimiento más inclusivo y comprensivo de la realidad humana. 



 
 
 

 

20 
 

 

 

      Mayté Aricel López Castro  
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

21 
 

 
La sociedad de la belleza: detrás del espejo 

 
Mayté Aricel López Castro  

Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 
Las cirugías plásticas en esta época son tendencia, a pesar de que han estado 

presentes desde tiempo atrás. Los estándares de belleza parece que rigen a la 

sociedad, de forma tal que, sin importar la edad que tengas, si eres mujer, estás 

condenada a querer seguirlos. Queremos cambiar el tamaño de nuestros senos, 

aumentar nuestros glúteos, reducir el tamaño de la cintura e inyectarnos los 

labios para lucir como los cuerpos sexuados y estereotipados de modelos que 

salen en la tele.  

Sabemos que esa cintura diminuta o esas piernas sin celulitis, no se 

pueden lograr sin intervención quirúrgica. Aun así, seguimos llamando a esos 

cuerpos “los cuerpos que todas queremos”. Basta con meterse a cualquier red 

social para encontrar este tipo de videos de mujeres mostrando los resultados de 

sus cirugías, seguidos de cientos de comentarios de mujeres que las halagan, 

reproduciendo el mismo deseo. No las culpo. También he querido lucir como 

ellas.  

Pero ¿realmente se trata de libertad corporal, o es una forma de presión 

social disfrazada? La belleza que se exige a las mujeres fue impuesta por los 

hombres para satisfacer sus propios ideales en una sociedad patriarcal. Si siento 

que debo cambiar mi cuerpo porque los medios promueven estándares 

imposibles y eso me hace sentir insegura, ¿estoy ejerciendo mi libertad o solo 

estoy reforzando ese sistema patriarcal?  



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

22 
 

Como decía Nietzsche: “el hombre se crea la imagen de la mujer y la 

mujer se forma según esta imagen”. ¿Qué tan distintas somos ahora a esa idea? 

¿De verdad podemos decidir quiénes queremos ser, si desde niñas se nos ha 

enseñado a convertirnos en lo que los demás esperan? Seguimos moldeándonos 

a imagen y semejanza de una idea masculina del cuerpo femenino. Una imagen 

que creemos absoluta. 

En este sentido, Wanda Tommasi en Filósofos y mujeres (2002), sostiene que 

la tradición filosófica ha pensado a la mujer no como sujeto, sino como objeto del 

discurso masculino. La figura femenina ha sido construida “desde fuera”, como 

un reflejo funcional al pensamiento del varón. Este posicionamiento no solo nos 

ha dejado fuera del espacio del pensamiento autónomo, sino que ha reforzado la 

imagen de una mujer hecha a medida del deseo masculino. Una figura que fue 

previamente pensada por otros. 

Basta con meterse a una página de videos pornográficos, o al perfil de 

cualquier mujer que hace este tipo de contenido en redes sociales para observar 

esta imagen femenina ideal: piernas largas y sin estrías, labios grandes, área del 

bikini y axilas depiladas, sin rastro de que alguna vez creció vello ahí.  

Recuerdo que, en una de mis tantas noches de insomnio, en la ansiedad y 

el vértigo que me daba no encajar, exploré varias de esas páginas porno. Quería 

encontrarle un sentido. No lo encontré, pero sí pude observar la constante: 

cuerpos delgados, curvilíneos, sin una parte del cuerpo más oscura que las 

demás. Todo en su lugar. Bien distribuido.  

Para la edad que tenía en ese momento —no era más que una adolescente, 

introducirme en el mundo pornográfico, tuvo un fuerte impacto en mí. Empecé a 

detestar mi cuerpo. Me preguntaba por qué mi cuerpo no lucía como el de esas 

mujeres y si el hecho de que no luciera así implicaba ser menos deseada por los 

hombres. Quise cambiar mi cuerpo: depilándolo, maquillándolo. Usaba ropa 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

23 
 

holgada para que mi figura —que creía defectuosa— pasara desapercibida por 

los demás.  

Me llenaba el cerebro de videos y artículos que explicaban cómo lograr la 

perfección, el cuerpo ideal. Hacía ejercicio para tener el abdomen plano, dejaba 

de comer y hacía dietas que me prometían una cintura pequeña en menos de una 

semana. Incluso, consideré usar relleno en el brasier. Cuando nada de lo que 

hacía daba resultado, ansié crecer para poder modificarlo. Quería lucir como 

ellas, verme bella. Era una niña, pero empecé a entender mi condena de ser 

mujer: querer encajar. 

¿Por qué tendría que ocultar mi cuerpo, transformarlo? La decisión de 

transformar nuestro cuerpo mediante cirugía no debería venir desde la 

inseguridad o desde la necesidad de validación y atención masculina. Decidir 

hacerlo para encajar en un estándar impuesto es seguir alimentando el mismo 

sistema que nos hace daño. Porque esta decisión no debe ser el resultado de un 

mandato, sino de un verdadero deseo personal, libre de influencias externas. 

Entendí tarde que esos cuerpos femeninos perfectos que nos venden no 

son reales. Que hay diversidad de cuerpos y todos son válidos. Que a todas nos 

crece vello. Que se puede ir contra el estándar. Podemos no maquillarnos ni 

depilarnos y seguir siendo mujeres. Nuestro valor no depende de cuánto 

maquillaje usemos ni qué tan grandes son nuestros senos. Lo entendí cuando leí 

a bell hooks en El feminismo es para todo el mundo. Ella dice que las mujeres han 

sido educadas para verse a sí mismas desde una mirada patriarcal. Esa mirada 

externa (masculina, normada, deseante) que termina internalizándose. Y sí, ¡qué 

razón tenía! Porque incluso cuando una mujer dice que se opera “por ella 

misma”, realmente lo hace desde un deseo que ya fue moldeado por esa misma 

mirada.  



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

24 
 

Entonces, el problema no es la cirugía en sí, sino todo lo que hay detrás de 

ese deseo. No se trata solo de estética. Se trata de poder. De violencia. La belleza 

no es neutral; como señala Esther Pineda en Bellas para morir, es una herramienta 

para ejercer control sobre los cuerpos de las mujeres. Es violencia estética. Una 

forma más de dominación.  

Esta violencia no se limita a la publicidad o los concursos de belleza: está 

en la vida cotidiana, en las conversaciones con amigas. Y, por supuesto, en la 

industria multimillonaria de la cirugía plástica. Así, lo que parece ser una 

“elección personal”, está atravesada por siglos de condicionamiento social. No es 

casualidad que seamos nosotras quienes sentimos la urgencia de cambiar 

constantemente. En nuestra angustia por seguir siendo vistas y conservar nuestro 

valor, empezamos a comprar cremas, cirugías, retoques y procedimientos que 

nos venden como si fueran actos de liberación. 

¿Cómo puede haber libertad si esa elección solo se presenta como válida si 

se ajusta al ideal de belleza dominante? Esa es la pregunta clave: ¿cuánto de ese 

deseo es genuino y cuánto fue implantado? ¿Por qué no podemos amarnos tal 

cual somos? 

No debería haber necesidad de cambiar nuestro cuerpo. Ni siquiera 

debería existir un estándar a seguir. Buscamos imperfecciones donde no las hay y 

tapamos todo lo que nos hace humanas. Nos da miedo ser vistas así: imperfectas. 

Vemos a otras mujeres tan perfectas, que, al mirarnos al espejo, si no nos 

parecemos, creemos que valemos menos. Que somos menos mujer.  

Por eso no es casual sentir la necesidad de cambiar nuestro cuerpo. 

Mientras siga habiendo un estándar de belleza, estamos condenadas a querer 

seguirlo. Entonces, la pregunta vuelve con más fuerza: ¿realmente es libertad 

corporal o una forma de presión social disfrazada? Cada vez me queda más 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

25 
 

claro: ninguna decisión que tenga como origen el miedo al rechazo, a la soledad, 

o a no cumplir con lo que se espera de nosotras, es un acto de liberación.  

No es empoderamiento. Es opresión disfrazada de amor propio. No busco 

juzgar a quien decide operarse, porque, como dije antes: el problema no es la 

mujer que se modifica, sino el sistema que la obliga a desearlo. Por eso, es 

menester preguntarse: ¿hasta qué punto esa voz que nos dice “hazlo” es 

realmente nuestra? Siempre hemos tratado de recuperar nuestra voz, pero la 

perdemos cuando repetimos los mandatos que nos oprimen. ¿Por qué nos 

conformamos con el ideal que el hombre ha construido de nosotras?  

La mujer que no se maquilla, que no se depila, que envejece sin miedo, es 

vista como “descuidada”, “dejada” o, en el mejor de los casos, “valiente”. ¿Por 

qué habría que tener coraje para simplemente no intervenir nuestro cuerpo? Esa 

reacción revela el nivel de presión que cargamos. Es el mandato social de belleza 

del que habla Pineda: ese imperativo que nos empuja a ver la vejez como un 

defecto. 

Esto es porque el sistema valora de manera opuesta el paso del tiempo 

sobre hombres y mujeres. A las mujeres se nos exige mantenernos “bien 

conservadas”, como si nuestro valor dependiera de no mostrar señales de 

desgaste. Ahí está el doble estándar: mientras que al hombre el tiempo le suma 

respeto y experiencia, a la mujer la va despojando de su valor simbólico. 

Entonces luchamos contra el paso del tiempo con cirugías, cremas, dietas y 

silencios. Porque eso es lo que se espera que hagamos.  

La belleza, en nuestra cultura, no solo es un deseo: es una forma de no 

volverse invisible, de conservar nuestro valor. Normalizamos y aceptamos estos 

mandatos. Queremos alcanzar la belleza perfecta, aunque duela. Porque nos 

educaron para preferir el dolor antes que la exclusión. Pero la verdadera libertad 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

26 
 

corporal no debería radicar en modificar nuestros cuerpos para encajar, sino en 

liberarnos de la necesidad de cumplir con esos estándares. 

Por eso, vivimos en una contradicción constante. Sobrevivimos en un 

sistema que nos exige lucir de cierta manera mientras intentamos liberarnos de 

él. ¿Qué tiene de malo no querer encajar? Podemos desafiar el sistema e ir en 

contra. Eso no nos quita valor. No nos hace más o menos mujer. ¿Por qué encajar 

en moldes que quizá no fueron hechos para contenernos? El deseo de encajar no 

es libertad. La libertad empieza cuando dejamos de desear ser otra. 

 

 

Fuentes de consulta 
• hooks, bell (2017). El feminismo es para todo el mundo (B. Esteban Agustí, L. T. 

Lozano Ruiz, M. S. Moreno, M. Puertas Romo & S. Vega González, Trad.). 

Traficantes de Sueños. 

• Pineda G., Esther (2020). Bellas para morir: Estereotipos de género y violencia estética 

contra la mujer (1.ª ed.). Prometeo Libros. 

• Tommasi, Wanda. (2002). Filósofos y mujeres: La diferencia sexual en la historia de la 

filosofía (C. Ballester Meseguer, Trad.). Narcea, S.A. de Ediciones.  

 

 

 

 



 
 
 

 

27 
 

 

 

      Francisco Javier Navarro Alejo 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

28 
 

 
Cuestionemos la retórica “neutral” de Israel en 

el “conflicto” de Gaza 
 

Francisco Javier Navarro Alejo 
Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 
Colonialismo occidental 

En este artículo empezaré dando una definición sobre el orientalismo, después 

daré varios argumentos sobre por qué los estereotipos del oriente, como un lugar 

peligroso, son arbitrarios y deben ser cuestionados. Argumentaré que los valores 

de Occidente le dan forma al conocimiento sobre el Oriente, este conocimiento 

justifica intervenciones coloniales y, por tanto, debemos rechazar ese 

conocimiento sobre Oriente generado por Occidente. 

El segundo argumento será que Occidente está intentando darle un orden 

al mundo y por eso discrimina lo “civilizado” de lo “bárbaro”, pero esta 

discriminación no sigue una lógica universal, es una división arbitraria y por lo 

tanto debemos dudar del aura de “neutralidad” de Israel. En el tercer argumento 

recurro a Foucault, y hablo sobre la distinción normal/anormal, que es una 

distinción basada en el poder de Occidente, no en una razón universal, por lo que 

esta distinción debe ser cuestionada. En el cuarto argumento menciono a 

Echeverría (2018) para ayudarnos a entender el racismo de Occidente. La 

tradición nos enseña a categorizar en razas a aquellas culturas y personas 

diferentes a nosotros, esto es lo que Occidente está haciendo, categorizan a los 

orientales de forma estereotipada, esos estereotipos justifican tratos injustos, de 

tal forma que debemos cuestionarlos. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

29 
 

En el último argumento hago referencia de nuevo a Echeverría (2018), a su 

misma idea sobre las razas, que, si se sostiene, mostrará entonces que la 

migración de Palestinos que buscan refugio no será permitida, pues se les ve 

como una amenaza a los blancos del norte occidental. La migración debería ser 

un derecho, por tanto deberíamos ser críticos frente a los estereotipos que 

dificultan más el derecho a migrar. Al final daré una pequeña conclusión, donde 

afirmo que hay muchas razones para sospechar las representaciones de occidente 

sobre el oriente. 

 

Cuestionamientos a los estereotipos racistas de occidente 

Antes de empezar tengo que explicar que con ‘Orientalismo’ me refiero a lo que 

Said definió en su libro Orientalism (1979) como una representación estereotipada 

y actitud condescendiente del Occidente hacia el Oriente medio, Asia y el norte 

de África; este Orientalismo puede ser también una disciplina de estudio. Said 

nos dice que el Occidente representa al Oriente como subdesarrollado, bárbaro y 

raro, lo que proporciona excusas a los países de Occidente para justificar su 

imperialismo. 

Para entender mejor este fenómeno haré referencia a Foucault (Super 

Cultura, 2017), que nos dice que no existe verdad absoluta sobre nada, entonces 

el saber es lo que un grupo de personas comparten como verdad en un periodo 

epistémico determinado, lo que quiere decir que el poder da forma al 

conocimiento, este conocimiento define lo que es la humanidad y al hacer esto 

también la afecta. A este argumento, podemos sumar lo que mostró Sobrevilla 

(2006, pp. 41-44), que señala las críticas a la idea de Dilthey de que la ciencia es 

neutral, al supuesto de que no está influida por los valores del investigador. 

Según Said (p. 55) el occidente tiene la mala costumbre de combinar el 

conocimiento positivo de Oriente (conocimiento sobre la lengua árabe, o la 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

30 
 

geografía del norte de África, por ejemplo), con conocimiento imaginativo 

(leyendas, mitos, estereotipos, etc.); podríamos decir que los valores de los 

investigadores occidentales del orientalismo le están dando forma al 

conocimiento sobre el Oriente, y este conocimiento está afectando de forma 

negativa a Oriente. En concreto, parece que esta idea da cuenta de cómo los 

valores de los occidentales están justificando la aniquilación del pueblo palestino; 

por tanto, deberíamos sospechar del “aura” neutral que Occidente quiere 

adoptar respecto a la invasión del territorio palestino, y empezar a escuchar al 

otro lado, que está siendo aniquilado de forma “civilizada”. 

Este conocimiento sobre el Oriente es arbitrario. Claude Levi-Strauss 

(citado por Said, pp. 53-54) dice que la mente suele hacer un mapa cognitivo del 

ambiente al que pertenece de forma arbitraria (lo que llamó ciencia de lo 

concreto), la mente necesita orden y esto lo consigue discriminando, haciendo 

que cada cosa juegue un papel en el ambiente, pero este orden no sigue una 

lógica universal, sino la lógica de la cultura que está tratando de darle un orden 

al mundo; así nosotros podríamos discriminar entre los “unos” (civilizados) y los 

“otros” (bárbaros) sin razón predecible alguna, no hay una razón universal que 

nos lleve a hacer estas discriminaciones. 

El Occidente discrimina entre lo “civilizado” y lo “bárbaro”, lo que 

significa que necesita darle un orden al mundo, pero esta discriminación no es 

universal, no sigue una lógica que pueda ser aplicada universalmente, que haga 

que alguien que no pertenece a Occidente llegue a la misma conclusión, sigue 

una lógica que sume los presupuestos propios de una cultura, pero que, fuera de 

ella, no aplican. Por tanto, etiquetar al Oriente como bárbaro es arbitrario y no 

deberíamos creer el aura de “neutralidad” que Israel y Occidente quieren 

mostrar frente al genocidio del pueblo palestino. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

31 
 

Siguiendo con este argumento, Foucault (Súper Cultura, 2017) nos dice 

que en las prácticas sociales se define a una cosa por su opuesto, por ejemplo: lo 

bueno de lo malo, lo feo de lo bonito; así es como se determina al discurso de una 

disciplina cualquiera, se define lo “normal” en contraposición de lo “anormal”, y 

a través de la estigmatización de la “anormalidad” se le da un gran poder a 

quienes son “normales”. En el caso del conflicto en Gaza, Israel se ha posicionado 

como “normal”, como parte de la “civilización” judeocristiana. 

Esta discriminación entre normal y anormal se lleva a cabo gracias al 

poder que Occidente tiene, son culturas que tienen economías más desarrolladas 

que las de Oriente, por eso tienen mayor capacidad que Oriente de definir lo que 

es “normal”; entonces, si la definición de lo normal está basada en el poder, 

bastaría con darle más poder a Palestina (por medio de ayuda económica, por 

ejemplo) para que éste país deje de verse como “anormal”, lo que quiere decir 

que la distinción entre “normal” y “anormal” no está basada en una razón 

universal, sino en algo tan arbitrario como el poder, y por tanto tal distinción 

debería ser cuestionada. 

Echeverría (2018, p. 6) podría ayudarnos a entender el racismo de 

occidente, que ven al Oriente como una especie de lugar peligroso; nos dice que 

podemos sentirnos amenazados por identidades que son diferentes a las 

nuestras, vemos a aquellos que tienen diferentes colores de piel, o prácticas 

culturales, como una amenaza, y categorizamos nuestras diferencias bajo el 

término de raza, ciertas características son atribuidas a un color de piel. 

Si ciertas características son atribuidas a un color de piel, entonces esto es 

lo que está sucediendo en la representación de Palestina, Occidente se siente 

amenazado por identidades que son diferentes a las suyas, y se estaría 

categorizando al Oriente bajo un término de raza estereotipado, que justifica 

tratos injustos y discriminación, por tanto, debemos cuestionar estos estereotipos, 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

32 
 

si esto nos ayuda a evitar que nosotros tratemos de forma injusta a las personas 

orientales. 

Estos tratos injustos podrían extenderse a los migrantes palestinos, que 

buscan un lugar seguro porque sus hogares han sido destruidos 

indiscriminadamente; si nosotros categorizamos en “razas” a aquellas personas 

que tienen un color de piel y costumbres distintas a las nuestras (y que se enseña 

a leer como amenazas), entonces los palestinos van a ser vistos como una “raza” 

amenazante, como un peligro para los blancos del norte occidental y por tanto se 

les restringirá la entrada a esos países. La migración debería ser un derecho, 

sobre todo para quienes buscan refugio; pero los estereotipos racistas evitan que 

los palestinos tengan ese derecho, así que deberíamos buscar la forma de 

eliminar tales estereotipos. 

 

Conclusión 

En este artículo he dado varias razones para cuestionar el aura de neutralidad 

que Occidente quiere presentar para justificar los ataques contra Palestina. En las 

noticias podemos ver cómo Israel se presenta como un país “neutral” que está 

reaccionando de forma racional ante los ataques del grupo terrorista Hamás, 

pero ya hemos visto que en realidad lo que hay detrás de estos discursos es una 

representación racista de Oriente como un lugar bárbaro, anormal, raro, etc. 

Creo que hay razones suficientes para sospechar de la representación de 

Palestina como un lugar peligroso, pues está plagada de estereotipos arbitrarios 

que no siguen una lógica universal. Las personas del oriente no podrían llegar a 

la conclusión de que son el lado bárbaro, que necesita ser civilizado. Como 

vimos, estos presupuestos no están siguiendo una lógica universal, si no que 

están basados en el poder no en la razón, por tanto, debemos cuestionarlos, ya 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

33 
 

que están afectando demasiado a los palestinos, no sólo a quienes se encuentran 

en las ciudades destruidas, sino también a quienes intentan escapar y buscar 

refugio, porque llevan consigo los estereotipos de Occidente. 

 

 

Fuentes de consulta 
• Echeverría, Bolivar (2018). Racismo y blanquitud. Zineditorial.  

• Said, Edward W. (1979) Orientalism. Random House. 

• Sobrevilla, David (2006). Filosofía de la cultura. Trotta. 

• Súper Cultura. (22 de marzo de 2017). Michel Foucault - Adoctrinamiento Para 

Principiantes del Canal Encuentro [Archivo de Video]. Youtube. 

https://youtu.be/oLBYJJONvGY? si=EUZePYz9DgsPaeuo 

 

 

https://youtu.be/oLBYJJONvGY?si=EUZePYz9DgsPaeuo
https://youtu.be/oLBYJJONvGY?si=EUZePYz9DgsPaeuo


 
 
 

 

34 
 

ε  

 

    Ángel Gael González Madariaga 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

35 
 

 
Corea, las boybands y el exotismo digerible  

 
Ángel Gael González Madariaga 

Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 

Introducción 

En los últimos años, Asia del Este ha tenido un auge significativo en la cultura 

occidental. La globalización ha impulsado el intercambio cultural y hoy en día 

esta región representa una presencia constante en nuestro mundo. Un ejemplo de 

ello son las boybands coreanas, que dejaron de ser un fenómeno local para 

convertirse en íconos globales con contratos millonarios. Marcas internacionales 

como BTS o EXO no solo dominan la industria musical, sino también la estética y 

la narrativa del pop. 

Pero pareciera que esta aceptación cultural es inorgánica. Corea, como 

muchos otros países del este asiático, ha moldeado una perspectiva occidental y 

blanca, como una imagen digerible para quienes quedamos más generalmente 

bajo el paraguas de la cultura occidental. No es la revalorización de una cultura, 

o la aceptación de sus tradiciones, es la mercantilización de un paradigma para el 

consumo occidental. 

Este artículo de opinión propone mirar más allá de esta falsa imagen y 

tratar de escapar del sistema de consumo cultural, que no solo exalta y da a 

conocer otras culturas, sino que también las neutraliza y diluye. Es importante 

hacernos la pregunta: ¿estamos ante una verdadera apertura a lo otro o, en 

realidad, es una nueva forma de domesticar la diferencia? 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

36 
 

 

El k-pop como un producto 

El k-pop no puede ser entendido simplemente como música; es un conjunto 

cultural diseñado. Es entrenamiento, producción audiovisual impecable, 

marketing. Las boybands —coreanas, en particular— han sido fundamentales para 

este proceso de expansión. Su atractivo es una combinación de elementos 

corporales, visuales y afectivos que terminan por ser codificados dentro de los 

parámetros del mercado global. 

La propuesta de estas bandas parece desafiar aspectos como la 

masculinidad de los modelos hegemónicos occidentales —al menos de forma 

superficial—, incorporando elementos como la sensibilidad emocional o el 

cuidado estético, por lo que parecen proponer “otro” tipo de hombre frente al 

contemporáneo occidental. Sin embargo, no dejan de estar profundamente 

estetizados y controlados por las mismas lógicas industriales que dominan la 

cultura occidental. El equilibrio entre la diferencia y la familiaridad es la clave 

para el éxito. 

Los cuerpos de los “idols” son proyecciones de una fantasía global: bellos, 

delgados, fuertes, pero también accesibles y entregados a su público. Son una 

condensación de una forma de exotismo digerible; poseen la suficiente 

“alteridad” para resultar interesantes, pero no tanta como para incomodar. Este 

punto intermedio es crucial cuando pensamos en orientalismo y blanquitud. 

 

Orientalismos en la recepción del k-pop 

El orientalismo, tal como lo formuló Edward Said, no es solo una forma de mirar 

a Oriente: es una construcción discursiva que lo valora como exótico, misterioso 

y esencialmente distinto de Occidente. Aunque se presente bajo la fachada de la 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

37 
 

admiración o el entusiasmo, el orientalismo reduce “lo oriental” a un patrón de 

rasgos fijos, estetizados y subordinados a la mirada occidental. 

Los fans occidentales proclaman amor por la cultura coreana, pero no es 

raro que esta admiración se reduzca a su piel perfecta o a rostros andróginos. 

Estos elementos son signos de una diferencia cultural que, lejos de ser 

comprendida, es recortada para ajustarse al gusto global. La “coreanidad” que se 

exporta está cuidadosamente modelada, seleccionada y, muchas veces, 

despolitizada. 

Esta exotización tiende a ignorar o minimizar las complejidades sociales, 

políticas e históricas que rodean al k-pop: desde las condiciones de explotación en 

la industria musical coreana, hasta el control extremo sobre la vida privada de los 

artistas, pasando por las tensiones culturales internas de Corea del Sur, que rara 

vez forman parte del discurso global. El orientalismo funciona aquí como una 

máquina de simplificación, que permite admirar la diferencia sin afrontar sus 

tradiciones o implicaciones. 

Así, las boybands coreanas son un objeto de deseo que reafirma la 

centralidad de la mirada occidental, son “otros”, pero al mismo tiempo están 

hechos para complacer las expectativas blancas. 

 

Blanquitud y occidente 

Bolívar Echeverría propone entender “lo blanco” o la “blanquitud” no solo como 

una categoría racial, sino como un ethos: una forma de cultura dominante, 

aparentemente universal, racional, moderna y deseable. De esta forma, la 

“blanquitud” funciona como una norma civilizatoria que impone valores 

estéticos, morales y simbólicos a todo aquello que aspire a formar parte del 

mundo moderno o globalizado. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

38 
 

Pensando en el K-pop, el concepto permite entender por qué las boybands 

coreanas se insertan en el mercado global: lo hacen adoptando, imitando o 

negociando con los códigos de la blanquitud. Parte de su discurso o expresión 

artística se alinea con esta estética globalizada que privilegia lo limpio, lo 

homogéneo y lo controlado, incluso cuando la “coreanidad” se diluye en un 

formato exportable. 

Esta incorporación simbólica a la blanquitud no implica que los idols sean 

“blancos” en términos raciales o étnicos, sino que han sido codificados dentro de 

la blanquitud cultural. No se vende su alteridad racial, sino su compatibilidad 

con las expectativas del mundo blanco. Es una blanquitud que se universaliza sin 

reconocer su especificidad histórica. 

Paradójicamente, el k-pop ha alcanzado su mayor proyección internacional 

no cuando ha desafiado los códigos de la industria global, sino gracias a su 

constante negociación identitaria. La blanquitud, en este caso, no es una piel, sino 

una forma de estar en el mundo que condiciona lo que puede o no circular en el 

mimo. 

 

Autenticidad y domesticación 

Uno de los problemas más evidentes en el caso de las boybands coreanas es la 

tensión constante entre la afirmación de una identidad cultural propia y la 

necesidad de acomodarse a las exigencias de un mercado global. ¿Hasta qué 

punto el K-pop es una expresión auténtica de la cultura coreana, y en qué 

medida ha cambiado para satisfacer las expectativas de un público —

mayoritariamente occidental— que exige diferencia, pero no demasiada? 

Por un lado, el K-pop se presenta como un signo de orgullo nacional y una 

herramienta de poder blando para Corea del Sur. Por otro, opera dentro de una 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

39 
 

máquina de estandarización que tiende a suprimir cualquier rasgo o 

característica que se aleje de lo codificable o consumible. Es un fenómeno 

complejo y lleno de tensiones. Lo “autenticado” se vuelve una forma de 

decoración: una pizca de idioma, una referencia cultural, un poco de tradición —

pero todo está estilizado y controlado—. 

Esta lógica puede ser interpretada como una forma de domesticación de la 

alteridad: permitir que lo diferente entre, pero controlando su comportamiento y 

su imagen. En lugar de confrontar la otredad, se la decora y se la moldea según 

nuestros gustos o los gustos de la hegemonía. Lo coreano se vuelve así un 

accesorio que adorna un producto que responde a las exigencias de la 

blanquitud. 

Sin embargo, también cabe preguntarse si esta adaptación al mercado no 

constituye, a su manera, una forma de agencia. Las industrias culturales de 

Corea saben vender en un mercado internacional sin perder por completo sus 

propios códigos. Tal vez haya en el k-pop una forma sutil de subversión, donde se 

infiltran modelos de cuerpo o comunidad que no terminan de encajar del todo en 

la lógica global. 

 

Conclusión 

El fenómeno global de las boybands coreanas, así como el surgimiento de la 

cultura asiática en Occidente, trasciende los simples intercambios musicales o 

audiovisuales. Es un espejo donde se proyectan tensiones entre el deseo y el 

control, lo exótico y lo familiar, entre la autenticidad cultural y las exigencias que 

impone la blanquitud como norma estética y simbólica. 

El orientalismo estetiza y domestica la diferencia, y la blanquitud se 

impone como condición de visibilidad y éxito. Ambas lógicas resultan 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

40 
 

fundamentales para entender cómo Occidente consume y transforma las 

expresiones culturales ajenas. 

La fascinación por el k-pop tampoco es inocente: revela una forma 

particular en la que solemos mirar a lo otro, donde lo que se celebra es 

precisamente aquello que logra ser diferente sin amenazar nuestras estructuras 

simbólicas dominantes. Y, al mismo tiempo, evidencia hasta qué punto los 

productos culturales yacen bajo condiciones históricas marcadas por jerarquías 

de valor, visibilidad y poder. 

 

 

Fuentes de consulta: 
• Azizah, Nur, & Dwiyanti, Ainun. (2021). “Corea del Sur, la reconstrucción de la 

masculinidad como imagen de marca de la diplomacia económica del estado”. 

Sociología y Tecnociencia, 11(2), 1-22. 

• BTS sitio oficial (2025). https://ibighit.com/bts/eng/ 

• Echeverría, Bolívar. (2008). La modernidad de lo barroco (2ª ed.). Fondo de Cultura 

Económica  

• EXO. Sitio oficial (2025). https://exo-jp.net/en/profile/ 

• Fernández Suárez, B. (2018). La alteridad domesticada: La política de integración 

de inmigrantes en España: Actores y territorios. Ediciones Bellaterra 

• Sabaté Cánovas, Carla. (2020). El kpop dentro de la diplomacia cultural surcoreana y 

su impacto global. Tesis. Universidad de Barcelona. 

• Said, Edward W. (1978). Orientalism. Pantheon Books. 

• Wirth, Eszter (2019). “K-pop: ¿por qué a Corea del Sur le interesa 

promocionarlo?” El mostrador. 

 

 



 
 
 

 

41 
 

ζ  

 

   Ivana Castilla Castro  
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

42 
 

 
Sadismo y sumisión. Una visión moral sobre la 

sexualidad femenina retratada en el cine,  
el caso de La pianista  

 
Ivana Castilla Castro 

Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 
Actualmente lo que se piensa sobre la mujer y el rol que ésta debe de tomar es 

que ellas son libres y dueñas de su propio cuerpo, que ya se consiguió la 

liberación sexual y se eliminó el estigma sobre el mismo, pero en los 2000 ese 

mensaje de empoderamiento no era algo que estuviera en boca de todos y mucho 

menos algo que fuera comúnmente retratado en los medios como ahora. Es por 

eso que vale la pena analizar cómo en La pianista (Haneke, 2001), pese a la época 

en que fue filmada, retrata de otra manera a la figura femenina y cómo estas 

mujeres tenían un rol dominante al momento de ejercer su sexualidad el cual no 

era lo estándar. Por ello presentaré una película que ejemplifica esta situación. 

La pianista (Haneke, 2001) es una película que tiene como protagonista a 

una mujer que muestra su sexualidad teniendo un rol dominante y no 

normativo, así ejerciendo prácticas no comunes dentro de cómo se representa el 

sexo en los medios. 

Por ello para el análisis de esta película me basaré primordialmente en el 

libro Historia de la sexualidad. La voluntad de saber de Michel Foucault (2000), este 

será clave para el análisis de la película, ya que la lectura aborda cómo el sexo se 

ha visto y se ha juzgado a lo largo de la historia, ayudando así a analizar el 

porqué de los estigmas sobre el tema a abordar. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

43 
 

 

La pianista es una película francesa dirigida por Michael Haneke y basada en el 

libro del mismo nombre escrito por Elfriede Jelinek el cual retrata la vida de 

Erika, una maestra de piano la cual tiene una relación conflictiva con su madre 

sobreprotectora que la limita y controla eso provoca una represión de su persona 

y de su deseo sexual. Eso cambia con la llegada de Walter un nuevo alumno en el 

conservatorio en el que da clases; ellos inician una relación en la que Erika en 

primera instancia ejerce un rol dominante sobre Walter casi como lo hace su 

madre sobre ella, tanto así que una de las veces en las que se encuentran fuera 

del conservatorio Erika le muestra una carta a Walter en la que explica todo lo 

que quiere que él le realice (todo esto siendo prácticas sexuales extremas 

masoquistas y sádicas). Walter se niega y se va asqueado por la propuesta de 

Erika. Luego de un breve encuentro en el que Erika es denostada por Walter, los 

dos se vuelven a encontrar en la casa de Erika donde Walter —alegando que hará 

lo que dice la carta— abusa de ella y la golpea. La película termina con Erika en 

el teatro viendo cómo Walter actúa como si nada yendo a ver una función, a lo 

que ella procede a sacar un cuchillo y a apuñalarse. Este es un gesto algo 

recurrente a lo largo de la película, ya que la podemos ver cómo en diferentes 

ocasiones ella se corta con una navaja como un método de autocastigo. 

Comenzando con el análisis, la película nos muestra a Erika como una 

mujer víctima de la sociedad y de lo que ésta ha determinado sobre cómo una 

mujer debe o no vivir su sexualidad, gracias a la prohibición y negación del tema 

por parte de su madre que provocó que Erika tuviera que reprimir esos deseos 

carnales, ya que lo que ella sentía y deseaba no era lo común, lo que una mujer 

de bien debería de hacer. Como explica Foucault (2000) “Lo que no apunta a la 

generación […] no tiene sentido ni ley […] se encuentra expulsado, negado y 

reducido al silencio no sólo no existe, sino que no debe existir” (p.10). Gracias a 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

44 
 

los prejuicios y a los mensajes violentos que Erika escuchó toda su vida, ella 

desarrolla un sentimiento de vergüenza frente a los actos “impuros” que son 

meramente carnales, y que no tienen ningún fin reproductivo. Por ello Erika, al 

momento de intimar o de relacionarse con el sexo, lo esconde y se castiga 

automutilándose ya que sabe que va en contra de los valores que le fueron 

inculcados, además de ir en contra de su madre, esta figura que simboliza poder 

sobre Erika. No solo la madre de Erika ha incentivado ese mensaje, sino que el 

propio Walter le confirma a Erika la posición de sumisión en la que debería de 

estar. 

Erika escribió una carta explicando a detalle las instrucciones de lo que 

Walter debía de hacer con ella al momento de mantener relaciones sexuales; en 

esta se detallaban prácticas violentas como una simulación de violación y uso de 

artefactos como cuerdas y látigos, Walter reaccionó horrorizado ante tal petición 

por consiguiente llamando a Erika loca y pervertida. Así Walter refuerza ante 

Erika el mensaje violento de opresión que su madre constantemente le ha dicho. 

Es ahí donde el mayor problema surge, ya que estos dos personajes, la madre y 

Walter, su único interés amoroso, tienen ese peso y esa importancia sobre Erika 

ya que ellos son esa voz que representa su círculo cercano y parte de la sociedad 

que conoce. El mensaje que ellos profesan trata sobre prohibirle a las mujeres ser 

libres sobre sus decisiones al momento de intimar, y qué prácticas realizadas 

dentro de esta misma son bien vistas y cuáles no; ya que el hecho de que una 

mujer no quiera tomar un rol hegemónico, de sumisión y de complacencia hacia 

el hombre es motivo de crítica y de vergüenza. 

Actualmente, se habla de cómo gracias a movimientos sociales como el 

feminismo, la idea que tenemos como sociedad respecto a la libertad sexual de la 

mujer es mucho más progresista y menos arcaica en comparación a épocas 

pasadas. Respecto a la película referida ya pasaron veinticuatro años de su 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

45 
 

estreno. Por ello debemos de preguntarnos si: ¿Realmente nuestros valores 

evolucionaron respecto a lo que se pensaba en los años 2000? ¿En realidad las 

mujeres son totalmente libres sobre su cuerpo y lo que quieren hacer en la 

práctica sexual? Mirando alrededor, los discursos que se dicen o se encuentran 

en la esfera pública, podemos decir que la respuesta es que no en su totalidad. 

No podemos negar que cómo sociedad somos un poco más progresistas que en 

décadas pasadas, pero esto no disuelve los mensajes violentos y discriminatorios 

que existen y que atraviesan a todas las mujeres. Un ejemplo de estos es cómo 

todavía es mal visto ver una relación romántica que no encaje con la norma, una 

cómo la de Erika y Walter en la que la mujer sea mayor que el hombre; también 

se juzga si ellas deciden no ser madres, o si deciden disfrutar de su sexualidad 

teniendo varias parejas sexoafectivas; también si las prácticas que realizan 

ejercen algún tipo de violencia, como el masoquismo; en cualquiera de estos 

casos la sociedad las juzga tachándolas de inmorales y de poco correctas. 

Lacunza y Sánchez señalan en “Limitaciones sociales a la sexualidad 

femenina” (2023) que: “Cuando una mujer ejerce su sexualidad abiertamente 

(que no es para reproducirse o complacer), sino para disfrutar, surge toda una 

serie de juicios y estigmas vinculados a la visión de una “mala mujer”. Esta cita 

es de 2023, hace dos años, lo que confirma que en efecto este mensaje de 

puritanismo sigue vigente y lo peor de todo es que atraviesa y violenta a todas 

las mujeres que no estén sujetas a este ideal de la mujer pura, casta y sumisa. Así 

que de esta manera podemos responder la pregunta sobre si la mentalidad 

oprimida reflejada en Erika, la protagonista de la película La pianista, sigue 

vigente en la actualidad y la respuesta es sí, así es, a las mujeres todavía se les 

juzga, se les oprime y minimiza. 

El texto propone mostrar cómo las mujeres siguen sujetas a mensajes 

opresores en torno a una práctica cotidiana cómo es el sexo, además de que se 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

46 
 

habla de las repercusiones negativas que sufren los individuos que son 

sometidos a esta violencia; esto se aborda por medio de la película, ya que La 

pianista muestra cómo estos estándares de pureza resultan violentos para las 

víctimas. Por ello es importante que cómo lectores nos cuestionemos en qué 

posición se encuentra la mujer respecto a su libertad sexual y, además, hacer un 

trabajo de introspección para darnos cuenta si nosotros al estar atravesados por 

estos valores machistas y patriarcales que se encuentran dentro de nuestra 

cultura, estamos repitiéndolos de la misma manera que la madre de Erika lo 

hacía con ella. Esto es importante ya que entre más personas sean conscientes de 

las repercusiones de sus prejuicios y cuestionen más su praxis, podrán mutar a 

ser sujetos de cambio que, por consiguiente, tengan la capacidad de alterar el 

ciclo de violencia evitando realizar esas acciones y de emitir esos mensajes; así 

construyendo entre todos una sociedad que pare de señalar y de avergonzar a las 

mujeres que deciden tener independencia sexual o simplemente que no entran en 

la estructura patriarcal. 

 

 

Fuentes de consulta: 
• Foucault, Michel. (2000). Historia de la sexualidad I. La voluntad de saber. Siglo 

veintiuno editores. 

• Friedrichs, Miriam. (noviembre de 2008). “La Pianista de Elfriede Jelinek: un caso 

de perversión femenina”. NODVS. Recuperado el 7 de mayo de 2025 en 

https://psiqueycultura.org/la-pianista/ 

• Lacunza, Michel, y Sánchez, Emiliano. (5 de mayo de 2023). “Limitaciones 

sociales a la sexualidad femenina”. UNAM Global Revista. Recuperado el 7 de 

mayo de 2025 en https://unamglobal.unam.mx/global_revista/limitaciones-

sociales-a-la-sexualidad-femeni na/ 

https://psiqueycultura.org/la-pianista/
https://unamglobal.unam.mx/global_revista/limitaciones-sociales-a-la-sexualidad-femenina/
https://unamglobal.unam.mx/global_revista/limitaciones-sociales-a-la-sexualidad-femenina/
https://unamglobal.unam.mx/global_revista/limitaciones-sociales-a-la-sexualidad-femenina/


Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

47 
 

• “La pianista”. (18 de agosto de 2021). Psique y Cultura. Recuperado el 7 de mayo 

de 2025 en https://www.scb-

icf.net/nodus/contingut/article.php?art=316&rev=40&pub=2 

 

 

https://www.scb-icf.net/nodus/contingut/article.php?art=316&rev=40&pub=2
https://www.scb-icf.net/nodus/contingut/article.php?art=316&rev=40&pub=2


 
 
 

 

48 
 

η  

 

 Joel Arenas Hermosillo 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

49 
 

 
Reggaetón: ¿Basura o resistencia? 

 
Joel Arenas Hermosillo 

Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 

Introducción 

Cuando Pierre Bourdieu (s.f.) habla sobre la mirada quizás no imaginaba una 

pequeña lista mental en cada uno de los individuos en la que estaban escritas 

algunas palabras como calidad, dificultad o novedad preparadas para tacharse. Sin 

embargo, esta imagen nos puede venir de utilidad para pensar cómo es que 

aquel género tan popular, ya premiado, ya disfrutado, es catalogado como 

basura o superficial. Tal género es, sin sorpresa, el reggaetón. Exactamente, ¿qué 

es lo que no nos gusta de esta música? ¿La reiteración del ritmo? ¿Sus letras 

hipersexuales? ¿El perreo que lo acompaña en espacios sociales?  Cada una de 

estas preguntas corresponden a una variedad de argumentos que he visto y que 

circulan a menudo por el internet, que pretenden desestimar el género, y que por 

ello deben de ser examinadas más de cerca.   

Lo que hallamos al investigar sobre esta manifestación cultural, es que 

desde sus inicios ha luchado contra la marginalización y la represión política y 

social. Y aunque en la actualidad representantes del género como Bad Bunny —

quien veremos más de cerca pero no tan profundamente por temas de espacio— 

han sido galardonados con Grammys, por lo que podríamos considerar que el 

movimiento poco a poco ha sido reconocido por instituciones u organizaciones, 

sigue siendo ampliamente repudiado. No obstante, este género musical pareciera 

tomar más territorio al hablar de espacios lúdicos como antros o bares, 

resaltando así una contradicción entre su popularidad y repudio. Lo que 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

50 
 

pretende abarcar este pequeño artículo, son las razones de su rechazo, 

demostrando que muchos argumentos tienen sus orígenes en cuestiones 

arbitrarias, como por ejemplo el racismo, la idea de nobleza y el pudor. He aquí, 

pues, una breve defensa del reggaetón. 

 

Desarrollo 

Quizás lo primero que imaginamos al reflexionar sobre el reggaetón son los 

temas que retrata, en específico la violencia, las drogas y el sexo1. Esto por sí 

mismo puede no valer lo suficiente como para desestimarlo, sino que además se 

piensa en cómo se retratan, pues su letra pesada y directa es característica 

esencial de las canciones. Razón por la que uno de sus ritmos antecesores se 

nombraba melaza, haciendo referencia tanto a la sustancia viscosa y densa, a 

base de caña de azúcar, como a su color que se asemejaba a la tez morena del 

círculo social en el que se vivía. A diferencia de otros géneros, el reggaetón no 

suaviza el sexo o la violencia con metáforas o recursos poéticos. Motivo por el 

cual muchas veces es considerado como algo superficial, sin valor e incluso 

inmoral.  

Este fenómeno no es nada nuevo. En Puerto Rico, por los años ochenta, el 

reggaetón sufrió una fuerte represión política por parte del gobierno y la 

sociedad, llegando incluso a realizar redadas policiales en fiestas con el propósito 

de mantener el orden. En este contexto, los oyentes eran asociados a grupos 

delictivos y pandillas, por lo que se creía que su existencia representaba un 

peligro para la seguridad pública. Algo importante a destacar es que la mayoría 

de estas personas eran morenas y negras, en situaciones de marginación social. 
 

1 Una crítica muy válida gira en torno a la cosificación y sexualización de la mujer. Hay que entender que 
este género retrata la vida cotidiana de zonas donde el machismo y la misoginia son problemas estructurales 
muy marcados. Además, no todo el reggaetón cosifica a la mujer, hay canciones como “Linda” de Rosalía 
que intentan demostrar la liberación sexual de la mujer, lo que no necesariamente implica sexualizarla.  



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

51 
 

Por lo que el rechazo de ahora tiene como base histórica un repudio racial y 

clasista.  

Como ya he mencionado, muchas veces es comparado con otros 

movimientos musicales para descalificarlo. Pues el reggaetón jamás se inserta 

dentro de la mirada de la que nos habla Bourdieu. Es decir, no cumple con las 

exigencias morales, académicas o artísticas hegemónicas2, lo que permite 

concretar la distinción social. Según Bourdieu (s.f.), los bienes culturales que 

preferimos son el producto de la educación que recibimos de nuestros padres y 

de las escuelas, es decir, nuestros gustos están fuertemente influenciados por el 

entorno en el que nos desarrollamos. Esto provoca que, para una misma obra, 

cada una de las personas con distintas educaciones encuentren un significado 

diferente y sea codificada de manera diversa. Así, la idea de la nobleza cultural 

es definida por los individuos que tienen el poder. En el caso del feudalismo, las 

personas con posesión de tierras; en la monarquía, los reyes; en nuestra época, 

las personas con alto capital económico.  

Esto ya pone en crisis el argumento de la superficialidad del reggaetón. 

Pues no partiría entonces de una posición objetiva, sino más bien clasista y 

potencialmente racista, cuyo único propósito es marcar una distinción de clase 

social y étnica. Razón por la que podría desecharse. Entonces se podría recurrir a 

otros razonamientos, pero ninguno es válido, como aquél que podría considerar 

que el reggaetón no es bueno ya que no es disfrutable, pero millones de oyentes 

contradirían esto.  

Otra opinión ampliamente difundida, es la de que no tiene valor musical, 

ya que casi siempre es empleado el mismo ritmo, mejor conocido como dembow. 

 

2 Cuando se dice que algo es hegemónico es porque pertenece a la hegemonía. La hegemonía es el conjunto 
de normas sociales que apoyan la supremacía de ciertas ideas, lo que puede provocar la censura de minorías, 
no a través de la opresión directa, sino del consenso de lo que es aceptable y lo inaceptable.   



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

52 
 

Esta percusión es quizás la columna de toda la música de reggaetón y por ello lo 

más representativo del género. A partir de esto, se cataloga a las canciones como 

simples, artificiales, por lo que su fabricación no representa ningún esfuerzo. 

Quizás hacer notar aquí que ello constituye el eje central de lo que es el 

movimiento cultural del reggaetón, como lo era el claroscuro para el barroco, sea 

suficiente para demostrar que sigue siendo una cuestión de clase social y no 

tanto de objetividad. Por lo que este argumento funciona como una doble moral 

artística. En el blues se repiten, por ejemplo, los compases de 12 tiempos, y en el 

techno o el house, los loops. 

Sin embargo, esto no es todavía suficiente, pues a menudo se hace énfasis 

en la representación sexual de las canciones, lo que lo hace denostable. Pero 

como hemos dicho antes, es debido a que no cumple con las exigencias morales 

hegemónicas. Según Focault, como nos dice en Historia de la sexualidad. La 

voluntad de saber (2007), el silencio que se nos pide respecto al sexo viene a ser 

dado con el auge del capitalismo y las metas de los burgueses, pues el sexo 

implica tiempo que puede ser redireccionado a laborar. Con el pasar de los años, 

hablar de sexualidad comenzó a considerarse como algo indebido, siempre y 

cuando no se hiciera en espacios privados designados para tal cuestión, como las 

camas o los burdeles. Entonces, pronunciarlo públicamente implica salirse de 

una ley, de un aparato de poder que pide su silencio. De esta manera, el 

reggaetón es una manifestación que precisamente transgrede este velo de pudor, 

de mutismo.  

Se piensa que esta libertad sexual atenta contra las organizaciones sociales 

inmediatas como la familia o el matrimonio, porque puede inducir a la 

infidelidad y por ende la inestabilidad social. Lo relevante en este caso es 

reflexionar si no preocupa esto meramente en función del sistema capitalista, o 

de los sistemas políticos contemporáneos. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

53 
 

Por último, sería enriquecedor analizar el movimiento del reggaetón desde quien 

podría ser el representante más importante del mismo en la actualidad, Bad 

Bunny. En su obra Racismo y blanquitud, Bolívar Echeverría (2018) nos habla sobre 

el blanqueamiento: cómo es que gente de etnia morena o negra adopta 

comportamientos hegemónicos, y en el proceso se deshace de su identidad 

originaria. Según el autor, de esta manera es que el racismo sobrevive no tanto en 

la piel, sino en la identidad. Cuando una persona se blanquea lo hace para 

introducirse dentro del círculo social dominante, generalmente integrado por 

gente caucásica o blanca, esto con el propósito de tener mejor éxito económico o 

cultural. Una figura pública que se niegue a blanquearse puede sufrir exclusión 

social y resistencia. Si bien Bad Bunny ha sido legitimado por los Grammys, 

revistas como Vogue, marcas comerciales como Adidas o Gucci, no ha 

abandonado del todo su identidad puertorriqueña. 

En su último álbum DeBÍ TiRAR MáS FOToS (2025), muestra una fuerte 

reivindicación3 de la identidad puertorriqueña que va en contracorriente de la 

hegemonía política, acompañando cada canción con fragmentos de la historia de 

su país, en las que expone la represión ideológica, la marginalización, y los 

problemas sociales que ha enfrentado, además de tendencias decoloniales, como 

combatir la gentrificación. Algo que se puede apreciar mucho mejor en la canción 

“El apagón”, cuyo video oficial en YouTube sirve a manera de documental, 

hablando del desplazamiento de puertorriqueños a favor del crecimiento 

económico de extranjeros. Podemos decir entonces, que Bad Bunny ha resistido 

el blanqueamiento, negándose a dejar de lado su identidad étnica. No solo 

sucede con él, sino con muchos de los artistas del género, pues muchos siguen 

cantando en español, empleando jerga local de sus países.   

 

3 Cuando algo es reivindicado se entiende que una idea o situación es retomada con el orgullo, de manera que 
aquello que estaba siendo invisibilizado, menospreciado o ignorado, adquiera la dignidad que se le niega. 
Retomar loque se cree que es un derecho.  



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

54 
 

 

Conclusión 

En suma, el reggaetón desde su origen ha sido menospreciado por no 

incorporarse a las normas morales y sociales convencionales. No es que sea 

basura, sino que encuentra resistencia en su difusión debido a este prejuicio. Su 

cohesión como movimiento cultural a menudo es vista como simple y repetitiva, 

es decir, en su característico ritmo dembow, sin embargo, esto es meramente una 

doble moral artística, ya que no se dice lo mismo del jazz o el techno, ni siquiera 

del claroscuro en el barroco. Además, el movimiento se ha resistido al 

blanqueamiento, cosa que podemos apreciar en la carrera musical de Bad Bunny. 

Así, el menosprecio que es dirigido al reggaetón tiene como base prejuicios 

racistas y clasistas, siendo que es peyorado para edificar una distinción de clase 

social y académica.  

 

 

Fuentes de consulta: 
• Echeverría, Bolívar (2018). Racismo y blanquitud. ZIN editoriales. 

• Foucault, Michel (2005). Historia de la sexualidad 1. La voluntad del saber. Siglo XXI 

editores. 

• Bourdieu, Pierre (s. f.). La distinción. Criterios y bases sociales del gusto. 

 

 

 



 
 
 

 

55 
 

θ 
 

 

    Mateo Alexander Mena Baltazar 
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

56 
 

 
La ilustración y sus consecuencias en un 

capitalismo tardío 
 

Mateo Alexander Mena Baltazar 
Universidad Británica 

 
La crítica a la razón y a la modernidad no es un tema estrictamente actual, la 

escuela de Frankfurt centró sus investigaciones en recalcar las consecuencias de 

una sobre-ilustración, tocó aspectos como la deshumanización del ilustrado, los 

crímenes del ser razonable, la sobrevalorización y establecimiento de las ciencias 

como el único estándar, la crítica al arte, el excesivo consumo de su época y la 

manera en la que la libertad se ve estancada por el entorno represivo que nos 

rodea. 

Esto me ha llevado a preguntarme ¿por qué es peligroso mantener un ideal 

de razón casi absoluta, inequívoca y perfecta? ¿Cuál es el impacto de la Ilustración 

en nuestros días? ¿Se puede escapar de la manipulación de los medios? Por ello, 

mi objetivo será intentar responder las problemáticas antes mencionadas, así como 

identificar las consecuencias del exceso de razón en otros ámbitos de nuestra vida, 

como la recreación o la búsqueda de información, pasando por la importancia de 

la consciencia y, por último, cómo pueden influir los escritos de los pensadores 

frankfurtianos en la filosofía y epistemología de nuestra era. Esto basado en la 

obra de Adorno y Horkheimer, específicamente en Dialéctica de la Ilustración. 

El impacto de la Ilustración sigue vigente en nuestros días; las ciencias 

sociales continúan buscando acoplarse a la normalidad a través de emular los 

métodos de las ciencias experimentales, el hombre racional sigue siendo igual de 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

57 
 

problemático que en 19451 la instrumentalización y el control del humano solo 

han ido en aumento; de cierta manera el hombre no se ha transformado en 

máquina, sino que ha sido reemplazado y en algunos casos controlado por esta. 

Uno de los puntos centrales de las ideas destacadas por la escuela de 

Frankfurt fue criticar a la Ilustración, no solo debido al choque ideológico que 

mantenía con el positivismo de la época, sino también al contexto que los rodeaba. 

Ahora no era la otredad la que reproducía la barbarie; era el humano racional y 

dueño de sus pulsiones el que era capaz de acometer contra su igual y 

exterminarle en una simple jornada de trabajo. 

La crueldad pasó a ser algo que se justificaba con papeleo institucional y 

que era defendido por los mayores exponentes políticos de su país, la Alemania 

de la primera mitad del siglo XX. Por ello, el primer objetivo de la Escuela de 

Frankfurt es rastrear la idea de razón, entender de dónde viene y a dónde nos ha 

llevado. Es ahí cuando se percatan que esa razón siempre ha existido, podemos 

incluso encontrarla a través de los mitos, pues los antiguos requerían de ella para 

apaciguar el miedo a lo desconocido; dotaban a la naturaleza de alma y le pedían 

favores con el objetivo de controlarla (Adorno y Horkheimer, 2016). Ese primer 

intento de formular la razón no fue tan devastador ya que solo se adecuaba a la 

naturaleza y no buscaba controlar a los humanos. Pero con la llegada de la 

Ilustración el paradigma cambió completamente; se había dejado la idea de Dios, 

siendo sustituida por una racionalidad social (González, 2002). Esa racionalidad 

fue la que se encargó de separar al sujeto y al objeto por primera vez (Solares, 

2001), la primera en dotar al sujeto de un poder tal que no culminaría solo en el 

control y manipulación del entorno, sino también del humano. La razón ahora lo 

abarca todo; aquello que esté dispuesto a llevarle la contraria deberá tomar en 

 
1 Término de la Segunda Guerra Mundial. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

58 
 

cuenta que no recibirá prestigio o credibilidad alguna. La razón es pues, 

totalitaria. 

En este punto entendemos por qué Dialéctica del iluminismo2 se empeña en 

destacar lo dañina que fue en parte fue la Ilustración, debemos tomar en cuenta 

que el objetivo de Horkheimer y Adorno no es odiar a las ciencias y a la evolución 

tecnológica, antes bien, critican su expansión a partir de que necesariamente debió 

desarrollarse a la par de un progreso en el ámbito humano. Es por ello por lo que 

es peligroso que realcemos solo al humano razonable, pues ya hemos visto lo que 

es capaz de hacer sin que sus emociones le influyan; un exceso de razón, de 

cuantificación, de cosificación, lo único que permite es que el ser humano sea 

esclavo de su razón y de su desarrollo, que en pos de un supuesto progreso sea 

capaz de justificar la peor de las barbaries y que la vida humana haya pasado a 

valer bien poco. 

El ser humano es más bien un conjunto; no podemos dejar que la razón 

domine nuestras vidas de la misma manera en la que impedimos que sean 

nuestras pulsiones quienes lo hagan. Es necesario que entendamos que hay cosas 

que siempre se le escapan, e incluso si no podemos separarnos de ella, al menos 

debemos ser críticos; que aquello que no necesite cuantificación para justificarse 

no pierda rigor y que el ámbito humano se amplíe con el fin de permitir la 

pluralidad de vivencias, experiencias e ideas. Pero para empezar a cambiar 

debemos darnos cuenta del impacto que esta cuantificación excesiva ha tenido en 

nuestros días, hoy la razón se encuentra en todas partes, nos persigue, nos limita, 

nos ata. Seguimos segregando a aquel que consideramos irracional o loco, 

continúa la inmensa maquinización y materialización, donde nuestros 

 
2 Sinónima de Dialéctica de la Ilustración. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

59 
 

pensamientos se han vuelto mecánicos y estáticos y donde el humano ya es una 

simple pieza reemplazable de un sistema para el que nunca será fundamental. 

Estamos ante la presencia de lo que bien había hablado Adorno unas 

décadas antes: el capitalismo tardío3 ha invadido los límites de lo permitido, nos 

ha consumido. Cabe recalcar, además, que la ilustración por sí misma no fue 

negativa, sus aspiraciones eran reales; querían la emancipación del hombre a 

través de la ciencia y del progreso. Su error fue caer en la ingenuidad de que sus 

proyectos se librarían de la explotación del humano, la capitalización del sujeto se 

adueñó de la Ilustración y utilizó las herramientas que le brindó para construir un 

sujeto a su imagen, ahora no se trata del humano racional, reflexivo y libre, sino 

del sujeto sometido, atrapado y saturado debido al exceso de “luz”. 

Debemos considerar que las consecuencias de la razón no abarcan 

solamente la imposición de las ciencias o el desprecio a lo social, sino que es 

mucho más profundo, cuando hablamos de un sujeto dominado es porque ya no 

solo se trata del humano que reproduce la barbarie, ahora estamos tan inmersos 

en el capitalismo ilustrado4 que la manera en la que nos informamos, consumimos 

o pasamos nuestro tiempo se ha visto perjudicada. 

El ocio y el consumo parecen maneras de garantizar nuestra felicidad, pero 

lo único que consiguen es diluirnos y homogeneizarnos como sociedad (Concatti, 

2009). En el mundo actual todo se vuelve objeto de consumo, las noticias han 

dejado de tener rigor para convertirse en pregoneras de información poco 

relevante o altamente polémica, ha dejado de interesar la verdad y se ha dado 

paso a la recepción; importa llamar la atención, mas no informar. 

 
3 Hace referencia a la expansión del proceso de acumulación del capital y la automatización del proceso 
productivo, además del consumo y la sobreproducción. 
4 En este caso se tomará como sinónimo capitalismo ilustrado y capitalismo tardío para facilitar la 
comprensión al lector. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

60 
 

Ya Adorno y Horkheimer (2016) afirmaban que nuestro consumo es 

solamente una manera de perdernos, no hay ya una constante consciencia sobre lo 

que se es, el trabajador se pierde en lo que cree que puede llegar a ser, se deja 

llevar por el arte irreflexivo y por todo el contenido de entretenimiento que 

encuentra a su disposición. Mientras que en el pasado los libros, los medios de 

comunicación y la información en general representarían el paso de la ignorancia 

al conocimiento, en nuestros días parece todo lo contrario, la información y el arte 

no invitan al análisis y la reflexión, sino que son llevadas por los intereses de un 

grupo dominante (Zúñiga, 2010). 

En este punto todo lo expuesto tiene tintes inmensamente depresivos, salir 

del consumo, del exceso de información y de la sobre-ilustración parece una tarea 

realmente imposible. Pero incluso aunque siempre estemos inmersos en ello se 

puede hacer algo y es justamente ese algo lo más característico de la escuela de 

Frankfurt: ser críticos. Ser crítico no detendrá el consumo irrelevante de manera 

inmediata, pero puede ayudar a que la persona pueda ver qué es lo que conviene 

tomar y qué no, es decir, no se dejará llevar por todos los medios de información, 

elegirá sabiamente su consumo artístico y será consciente de sí mismo, que es de 

hecho uno de los principales ideales de Adorno y Horkheimer. La concientización 

conduce irremediablemente a la emancipación, emancipación que ya no será 

condicionada por un exceso de razón, sino por la consciencia en sí mismos, por el 

control de nuestro consumo, por el manejo de nuestras vidas. Hay que entender 

pues, que la liberación es un objetivo posible, que, aunque no sea inmediato, la 

resistencia es una de las armas más fuertes de nuestra era, la consciencia lleva a la 

inconformidad y siempre que esta exista, ocurrirá algo capaz de revolucionar al 

mundo. 

Es tiempo de mencionar la influencia de Dialéctica de la Ilustración en la 

filosofía y epistemología actuales. Lo primero es fácilmente observable, los 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

61 
 

trabajos frankfurtianos serían tomados por pensadores que los llevarían a otros 

ámbitos importantes, como Foucault con el poder y el control del humano, 

aterrizándolo a una crítica de las ciencias sociales, muy contraria al pensamiento 

de la escuela de Frankfurt. También podemos ver las consecuencias de este 

pensamiento en la filosofía política con autores como Mark Fisher5, Byung-Chul 

Han6 o David Graeber7 que están bastante enfocados en el estudio del cansancio, 

la depresión, el control y la alienación de las sociedades actuales. Es imposible no 

reconocer la inmensa huella que han dejado Horkheimer y Adorno en la 

modernidad, pues, aunque su pensamiento haya sido escrito décadas atrás y 

parezca quedarse rezagado en ciertos puntos, sigue vigente en muchos otros, 

especialmente en los expuestos a lo largo de este texto. 

Con respecto a la epistemología podría parecer un poco más difuso, 

recordando que una de las características de la escuela de Frankfurt es la gran 

crítica a la razón y a las ciencias, pero eso no significa que sean completamente 

ajenos, pues pueden inspirarnos para la creación de una epistemología que tome 

en cuenta el contexto político, social y económico que rodea al estudio de la 

ciencia, dando como resultado una investigación completa, donde no solo importe 

el estudio de las ciencias por las ciencias, sino también lo que les rodea y afecta. 

Puede contribuir a que veamos nuevas posibilidades del conocimiento donde ya 

no impere la razón como la única poseedora de la verdad, sino la unión de 

diversos conocimientos donde ninguno se posicione por encima del resto. 

Hasta este punto podemos afirmar que la crítica a la Ilustración por parte 

de la escuela de Frankfurt se encuentra bien justificada, el paso a la razón como el 

centro nos ha llevado a instrumentalizar a la naturaleza y manejarla como si 

fuéramos sus dueños, pero sobre todo ha influido en el control sobre la población 

 
5 Autor de Realismo Capitalista. 
6 Algunas de sus obras: La sociedad del cansancio, Vida contemplativa, La expulsión de lo distinto, etc. 
7 Autor del libro Trabajos de mierda. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

62 
 

y el individuo, es el ilustrado el que ha logrado separar a aquel que no encajaba en 

su rango de razón y ha atacado a todo aquel que entienda el mundo de manera 

ajena a la ciencia y sus métodos. Las mayores masacres fueron obras de hombres 

que tenían a la razón de su lado, que veían a la muerte de otros humanos como 

una mera tarea de trabajo, a veces incluso como una purga para la purificación de 

la especie. 

La razón excesiva nos ha llevado a cosificar al otro y a tratarle como simple 

objeto productor, como una pieza reemplazable en caso de que no pueda 

contribuir al sistema que le rodea. También nos hemos percatado de que los 

medios de comunicación son tremendamente responsables de la poca consciencia 

que impera en el individuo de nuestros días, la manera de informarse ha pasado 

de una forma de iluminación a una sobre exposición de luz. Los trabajadores 

consumen para olvidar su realidad de sujeto económico y se dejan llevar por toda 

clase de anuncios que les engañan y les crean necesidades que antes no existían. 

Su manera de pasar el tiempo también se ha visto manchada por un mundo en el 

que hay una sobre producción de entretenimiento, los programas, las películas, la 

música y los libros se vuelven homogéneos, iguales y poco nutritivos para el 

cerebro de su espectador, ya no obligan al ejercicio de reflexión, no invitan a 

pensar, sino a seguir preservando el estatus quo, no hay consciencia de clase, pero 

sí la disolución de un individuo cada vez más plano y superficial. No quiere decir 

que esto no tenga solución y aunque no se pueda acabar rápidamente con la 

comercialización y la instrumentalización del arte y la razón, sí que se pueden 

crear sujetos conscientes de lo que son, de a dónde pueden llegar, de su consumo, 

de sus gustos, de su relación con el entorno, de su realidad y de su posible 

libertad. Nada hay perdido si el sujeto empieza a tomar las riendas de sus 

acciones y de su pensamiento, si conserva la esperanza de vivir en un mundo 

donde el comercio y la cosificación dejen de ser relevantes, y donde no se 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

63 
 

posicione la razón instrumental, a las ciencias y al progreso tecnológico como el 

centro, sino simplemente se revalúe el valor de la vida humana, donde el 

individuo más insignificante se convierta en una vida valiosa e importante. 

La relevancia de la Escuela de Frankfurt y su contribución en teorías 

posteriores y actuales ha sido ya mencionada, el pensamiento de aquellas épocas 

no ha quedado ni un poco obsoleto, más bien ha sido la inspiración para teorías y 

filosofías que ayudan a entender los tiempos que nos rodean. En referencia a la 

epistemología y a las ciencias, lo mejor es intentar incluir el contexto que las rodea, 

no hay mejor forma de obtener una visión completa y compleja sin contar cómo 

afectan los acontecimientos sociales, políticos y demás en el desarrollo de estas. 

Dejemos de estudiar a las ciencias como si se trataran de verdades absolutas y 

abramos el mundo para que aquello no cuantitativo también pueda adquirir 

visibilidad y validez, pues cuando dejemos de colocar en el centro a la razón, dará 

paso a la colocación de muchas y diversas maneras de ver, entender y 

experimentar el mundo. 

La influencia de la escuela de Frankfurt es innegable, el mundo actual 

puede verse perfectamente reflejado en sus teorías, su pensamiento sobre la razón 

es, aunque negativo, bastante certero. La razón totalitaria lo abarca todo, sí, pero si 

dejamos poco a poco que nuestra humanidad deje de esconderse y que nuestra 

consciencia sobre nosotros mismos gobierne nuestra realidad, entonces será 

cuestión de tiempo que la vida se transforme y que la emancipación, que antes era 

una utopía inalcanzable, ahora se convierta en la característica principal del 

humano: un humano libre, capaz de elegir su destino, no apaciguado ni 

controlado por un estado, desembarazado de la sobre-ilustración y con la 

suficiente determinación para explorar el mundo y descubrirse a sí mismo sin 

ánimos de dominación ni control por su entorno ni por el individuo. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

64 
 

 

 

Fuentes de consulta: 
• Adorno, Theodor; Horkheimer, Max (2016). Dialéctica de la ilustración. Trotta. 

• Concatti, Gabriel E. (2009). “La primera escuela de Frankfurt: Una crítica a la 

cultura occidental para revisar y reflexionar”. Kairos: Revista de temas sociales, (24), 

3. https://dialnet.unirioja.es/servlet/articulo?codigo=3101158 

• González Soriano, José Antonio. (2002). “La teoría crítica de la Escuela de 

Frankfurt como proyecto histórico de racionalidad revolucionaria”. Revista de 

filosofía, 27(2), 287-303. 

• Solares Altamirano, Blanca (2001). “Mito e Ilustración en el pensamiento de 

Frankfurt”. Revista Mexicana de Ciencias Políticas y Sociales, 44(182-3), 47-62. 

https://doi.org/10.22201/fcpys.2448492xe.2001.182-3.48345 

• Zúñiga Herazo, Luis. (2010). “La cultura de masas y la actualidad del proyecto 

emancipador de la Escuela de Frankfurt”. Visitas al Patio, (4). 

https://doi.org/10.32997/2027-0585-vol.0-num.4-2010-1622 

 

 

 

 

 

 

 
 



 
 
 

 

65 
 

ι  

 

             Víctor Manuel Galindo Zúñiga  
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

66 
 

 
La blanquitud en la cultura gastronómica: 

apropiación, poder y resistencia 
 

Víctor Manuel Galindo Zúñiga  
Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 

Introducción 

La gastronomía mexicana, reconocida mundialmente por su riqueza cultural y 

sabor, es un espacio de disputa simbólica, económica y política. Más allá de su 

dimensión culinaria, la cocina es un campo donde se reflejan estructuras de 

poder históricas vinculadas al colonialismo y el capitalismo. En este contexto, el 

concepto de blanquitud emerge como una herramienta crítica para analizar cómo 

ciertos alimentos tradicionales como el maíz y el café han sido apropiados, 

mercantilizados y resignificados por grandes empresas e intereses neoliberales 

que reproducen jerarquías de raza y clase. Este trabajo explora cómo la 

blanquitud opera en la gastronomía mexicana, particularmente en relación con la 

apropiación corporativa de alimentos tradicionales, y propone una lectura crítica 

que abre posibilidades para la resistencia y el empoderamiento comunitario. 

 

Blanquitud 

Primero quiero aclarar un término importante en este artículo. La blanquitud, 

según Aníbal Quijano (2000) y Rita Segato (2003), no debe entenderse 

simplemente como una categoría racial, sino como una matriz de poder colonial 

que organiza las jerarquías sociales, económicas y culturales. En América Latina, 

lo blanco se asocia históricamente con el progreso, la civilización y la 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

67 
 

modernidad, mientras que lo indígena o lo mestizo son frecuentemente 

desvalorizados. 

En el ámbito de la gastronomía, esto se traduce en la centralidad del gusto, 

las técnicas y las estéticas eurocéntricas, que muchas veces relegan o subordinan 

los saberes y prácticas alimentarias indígenas y populares. Así, la cocina 

mexicana tradicional es reconfigurada a partir de lógicas que privilegian la 

estandarización, la estetización gourmet y la apropiación cultural, a menudo 

invisibilizando sus orígenes colectivos y ancestrales. 

 

La apropiación del maíz 

Me gustaría empezar hablando sobre lo que es prácticamente el corazón de la 

gastronomía y cultura en México. El maíz es más que un alimento, es símbolo de 

identidad, espiritualidad y resistencia. Sin embargo, desde finales del siglo XX, 

ha sido objeto de una mercantilización intensiva, promovida por tratados 

comerciales como el TLCAN (Tratado de Libre Comercio de América del Norte) 

y por empresas como Maseca, que han impulsado la industrialización de la 

tortilla. 

Según Ana de Ita (2010), esta transición ha desplazado a miles de 

productores locales, promovido el uso de maíz transgénico y erosionado la 

diversidad de maíces nativos. La tortilla industrializada no sólo implica un 

cambio nutricional (pérdida de nutrientes y presencia de aditivos), sino también 

una forma de blanqueamiento cultural, donde el producto final se desvincula de 

su historia indígena y comunal. 

Además, la narrativa corporativa promueve la idea de que estas tortillas 

“modernas” son más higiénicas, eficientes y accesibles, lo que refuerza el 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

68 
 

discurso de la blanquitud como sinónimo de progreso, a costa de deslegitimar las 

prácticas tradicionales como atrasadas o primitivas. 

 

El café como símbolo sofisticado 

Mi día a día se ve expuesto a un ejemplo claro de cómo la blanquitud atraviesa la 

gastronomía y cómo ésta se ve envuelta en una alta cultura. En el caso del café es 

importante analizar cómo opera la blanquitud en los sistemas alimentarios y de 

consumo contemporáneos. Originalmente cultivado en regiones tropicales del 

sur global, incluidas zonas indígenas y rurales de México como Chiapas, Oaxaca 

y Veracruz, el café ha sido transformado, mediante complejos procesos de 

mercantilización, en un símbolo de estatus, sofisticación y cosmopolitismo, 

especialmente en contextos urbanos y globalizados. Este proceso no es neutral ni 

natural: está profundamente atravesado por lógicas de blanquitud, que 

reconfiguran no solo el valor económico del café, sino también su significado 

cultural y sus relaciones de poder. 

Consumir café en ciertos espacios, como cafeterías de especialidad, marcas 

de lujo, eventos de cata, etc. se ha convertido en un acto performativo de 

distinción. El gusto por el café ya no se define por su función cotidiana o 

comunitaria, sino por una curaduría sensorial y narrativa que lo vincula con la 

autenticidad, la rareza y la habilidad técnica. 

Esta estetización del café, propia de la “tercera ola” (third wave coffee, 

entendiéndola como el movimiento enfocado en la enfatización de la mayor 

calidad obtenible en el café), despliega una lógica de blanquitud en tanto que 

revaloriza el café sólo cuando es filtrado por códigos occidentales de apreciación: 

notas de sabor, procesos “limpios”, diseño minimalista. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

69 
 

Se silencia o subordina los saberes campesinos e indígenas, quienes durante 

generaciones han cultivado, seleccionado y procesado el café de manera 

colectiva, sin la validación de baristas certificados o tostadores con prestigio 

internacional. 

 

Sofisticación 

La blanquitud no solo transforma el consumo del café, sino también su relato. 

Las grandes marcas o cafeterías gourmet hacen uso frecuente de una narrativa 

exótica, en la que el café de origen indígena es romantizado como “auténtico”, 

“ancestral” o “místico”, sin incluir a los productores como sujetos activos. En 

estos relatos, el café viaja desde las “montañas sagradas” hasta la taza del 

consumidor global, pero el campesino que lo cosechó desaparece en el camino. 

Este fenómeno, llamado por algunos académicos “fetichismo del origen”, 

convierte al café en un objeto cultural descontextualizado, donde lo importante 

es el capital simbólico que aporta al consumidor blanco o de clase media-alta, no 

la realidad socioeconómica de quienes lo producen. 

Convertir el café en un símbolo de sofisticación tiene un costo político, 

excluye a los consumidores populares y a las formas cotidianas de beber café, 

como el café de olla o el café soluble que son vistas como vulgares, ignorantes o 

atrasadas. Esta exclusión refuerza la jerarquía racial y de clase, el buen gusto se 

asocia con la blanquitud, mientras lo popular es desvalorizado. 

 

Solución/Resistencia 

Sin embargo, este proceso no es total ni irreversible. En los últimos años, 

colectivos de productores y cooperativas indígenas han comenzado a reivindicar 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

70 
 

los cultivos y la gastronomía local no solo como producto, sino como territorio y 

práctica cultural. 

La gastronomía también puede ser un terreno de resistencia anticolonial y 

de empoderamiento comunitario, movimientos como el de “La Vía Campesina” 

o “Semillas de Vida” promueven la recuperación de semillas nativas y el derecho 

de los pueblos a definir sus sistemas alimentarios. 

Cooperativas, redes agroecológicas y mercados alternativos crean circuitos 

de producción y consumo que desafían la lógica del mercado global y priorizan 

el vínculo entre el campo y la ciudad, entre lo indígena y lo mestizo, desde una 

lógica de reciprocidad y dignidad. 

Este fenómeno de la blanquitud invisibiliza a los verdaderos protagonistas 

de su historia, mientras refuerza imaginarios coloniales donde lo blanco, lo 

urbano y lo moderno son la medida del valor. Desenmascarar estos procesos es 

fundamental para construir formas de consumo más justas, conscientes y 

descolonizadas. 

 

Conclusión 

La blanquitud en la gastronomía mexicana no es un fenómeno superficial, sino 

una expresión profunda de las estructuras coloniales que aún operan en la 

cultura y la economía contemporánea. La apropiación empresarial de alimentos 

como la tortilla de maíz o el café reproduce lógicas de despojo, silenciamiento y 

explotación que deben ser cuestionadas críticamente. Sin embargo, la cocina 

también puede ser una trinchera de lucha, donde los pueblos indígenas, 

campesinos y mestizos resignifican sus saberes y se reapropian de su derecho a 

alimentarse con dignidad. La transformación no pasa por negar lo blanco, sino 

por descentrarlo y construir formas de vida donde la diversidad cultural y 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

71 
 

epistémica no sea un producto más del mercado, sino una fuente viva de 

autonomía y libertad. 

 

 

Fuentes de consulta: 
• De Ita, Ana (2010). El maíz en peligro ante los tratados de libre comercio. Fundación 

Heinrich Böll. 

• Mora, Mariana (2017). Kuxlejal Politics: Indigenous Autonomy, Race, and 

Decolonizing Research in Zapatista Communities. University of Texas Press. 

• Quijano, Aníbal (2000). “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 

Latina”. Revista Internacional de Ciencias Sociales, UNESCO. 

• Segato, Rita Laura (2003). La nación y sus otros: raza, etnicidad y diversidad 

religiosa en tiempos de políticas de la identidad. Prometeo Libros. 

• Pilcher, Jeffrey (2012). Planet Taco: A Global History of Mexican Food. Oxford 

University Press. 

• De la Cadena, Marisol. (2005). El racismo como práctica cotidiana. Instituto de 

Investigaciones Sociales, UNAM. 

• Jaffee, Daniel (2007). Brewing Justice: Fair Trade Coffee, Sustainability and 

Survival. University of California Press. 

• Cabral, Sasha; Lyon, Sarah (2018). “The Politics of Taste: Cultural Appropriation 

of Mexican Coffee in the Third Wave”. Food, Culture & Society, vol. 21(3), pp. 368–

384. 

• Pérez Ricart, Carlos; Leyva Solano, Xóchitl (coords.) (2022). Epistemologías desde 

el Sur. Voces desde la resistencia. Editorial Bajo Tierra. 

 


