
 
 
 

 

65 
 

ι  

 

             Víctor Manuel Galindo Zúñiga  
 

 

 

 

 

 

 

 

 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

66 
 

 
La blanquitud en la cultura gastronómica: 

apropiación, poder y resistencia 
 

Víctor Manuel Galindo Zúñiga  
Universidad Autónoma de Aguascalientes 

 

Introducción 

La gastronomía mexicana, reconocida mundialmente por su riqueza cultural y 

sabor, es un espacio de disputa simbólica, económica y política. Más allá de su 

dimensión culinaria, la cocina es un campo donde se reflejan estructuras de 

poder históricas vinculadas al colonialismo y el capitalismo. En este contexto, el 

concepto de blanquitud emerge como una herramienta crítica para analizar cómo 

ciertos alimentos tradicionales como el maíz y el café han sido apropiados, 

mercantilizados y resignificados por grandes empresas e intereses neoliberales 

que reproducen jerarquías de raza y clase. Este trabajo explora cómo la 

blanquitud opera en la gastronomía mexicana, particularmente en relación con la 

apropiación corporativa de alimentos tradicionales, y propone una lectura crítica 

que abre posibilidades para la resistencia y el empoderamiento comunitario. 

 

Blanquitud 

Primero quiero aclarar un término importante en este artículo. La blanquitud, 

según Aníbal Quijano (2000) y Rita Segato (2003), no debe entenderse 

simplemente como una categoría racial, sino como una matriz de poder colonial 

que organiza las jerarquías sociales, económicas y culturales. En América Latina, 

lo blanco se asocia históricamente con el progreso, la civilización y la 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

67 
 

modernidad, mientras que lo indígena o lo mestizo son frecuentemente 

desvalorizados. 

En el ámbito de la gastronomía, esto se traduce en la centralidad del gusto, 

las técnicas y las estéticas eurocéntricas, que muchas veces relegan o subordinan 

los saberes y prácticas alimentarias indígenas y populares. Así, la cocina 

mexicana tradicional es reconfigurada a partir de lógicas que privilegian la 

estandarización, la estetización gourmet y la apropiación cultural, a menudo 

invisibilizando sus orígenes colectivos y ancestrales. 

 

La apropiación del maíz 

Me gustaría empezar hablando sobre lo que es prácticamente el corazón de la 

gastronomía y cultura en México. El maíz es más que un alimento, es símbolo de 

identidad, espiritualidad y resistencia. Sin embargo, desde finales del siglo XX, 

ha sido objeto de una mercantilización intensiva, promovida por tratados 

comerciales como el TLCAN (Tratado de Libre Comercio de América del Norte) 

y por empresas como Maseca, que han impulsado la industrialización de la 

tortilla. 

Según Ana de Ita (2010), esta transición ha desplazado a miles de 

productores locales, promovido el uso de maíz transgénico y erosionado la 

diversidad de maíces nativos. La tortilla industrializada no sólo implica un 

cambio nutricional (pérdida de nutrientes y presencia de aditivos), sino también 

una forma de blanqueamiento cultural, donde el producto final se desvincula de 

su historia indígena y comunal. 

Además, la narrativa corporativa promueve la idea de que estas tortillas 

“modernas” son más higiénicas, eficientes y accesibles, lo que refuerza el 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

68 
 

discurso de la blanquitud como sinónimo de progreso, a costa de deslegitimar las 

prácticas tradicionales como atrasadas o primitivas. 

 

El café como símbolo sofisticado 

Mi día a día se ve expuesto a un ejemplo claro de cómo la blanquitud atraviesa la 

gastronomía y cómo ésta se ve envuelta en una alta cultura. En el caso del café es 

importante analizar cómo opera la blanquitud en los sistemas alimentarios y de 

consumo contemporáneos. Originalmente cultivado en regiones tropicales del 

sur global, incluidas zonas indígenas y rurales de México como Chiapas, Oaxaca 

y Veracruz, el café ha sido transformado, mediante complejos procesos de 

mercantilización, en un símbolo de estatus, sofisticación y cosmopolitismo, 

especialmente en contextos urbanos y globalizados. Este proceso no es neutral ni 

natural: está profundamente atravesado por lógicas de blanquitud, que 

reconfiguran no solo el valor económico del café, sino también su significado 

cultural y sus relaciones de poder. 

Consumir café en ciertos espacios, como cafeterías de especialidad, marcas 

de lujo, eventos de cata, etc. se ha convertido en un acto performativo de 

distinción. El gusto por el café ya no se define por su función cotidiana o 

comunitaria, sino por una curaduría sensorial y narrativa que lo vincula con la 

autenticidad, la rareza y la habilidad técnica. 

Esta estetización del café, propia de la “tercera ola” (third wave coffee, 

entendiéndola como el movimiento enfocado en la enfatización de la mayor 

calidad obtenible en el café), despliega una lógica de blanquitud en tanto que 

revaloriza el café sólo cuando es filtrado por códigos occidentales de apreciación: 

notas de sabor, procesos “limpios”, diseño minimalista. 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

69 
 

Se silencia o subordina los saberes campesinos e indígenas, quienes durante 

generaciones han cultivado, seleccionado y procesado el café de manera 

colectiva, sin la validación de baristas certificados o tostadores con prestigio 

internacional. 

 

Sofisticación 

La blanquitud no solo transforma el consumo del café, sino también su relato. 

Las grandes marcas o cafeterías gourmet hacen uso frecuente de una narrativa 

exótica, en la que el café de origen indígena es romantizado como “auténtico”, 

“ancestral” o “místico”, sin incluir a los productores como sujetos activos. En 

estos relatos, el café viaja desde las “montañas sagradas” hasta la taza del 

consumidor global, pero el campesino que lo cosechó desaparece en el camino. 

Este fenómeno, llamado por algunos académicos “fetichismo del origen”, 

convierte al café en un objeto cultural descontextualizado, donde lo importante 

es el capital simbólico que aporta al consumidor blanco o de clase media-alta, no 

la realidad socioeconómica de quienes lo producen. 

Convertir el café en un símbolo de sofisticación tiene un costo político, 

excluye a los consumidores populares y a las formas cotidianas de beber café, 

como el café de olla o el café soluble que son vistas como vulgares, ignorantes o 

atrasadas. Esta exclusión refuerza la jerarquía racial y de clase, el buen gusto se 

asocia con la blanquitud, mientras lo popular es desvalorizado. 

 

Solución/Resistencia 

Sin embargo, este proceso no es total ni irreversible. En los últimos años, 

colectivos de productores y cooperativas indígenas han comenzado a reivindicar 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

70 
 

los cultivos y la gastronomía local no solo como producto, sino como territorio y 

práctica cultural. 

La gastronomía también puede ser un terreno de resistencia anticolonial y 

de empoderamiento comunitario, movimientos como el de “La Vía Campesina” 

o “Semillas de Vida” promueven la recuperación de semillas nativas y el derecho 

de los pueblos a definir sus sistemas alimentarios. 

Cooperativas, redes agroecológicas y mercados alternativos crean circuitos 

de producción y consumo que desafían la lógica del mercado global y priorizan 

el vínculo entre el campo y la ciudad, entre lo indígena y lo mestizo, desde una 

lógica de reciprocidad y dignidad. 

Este fenómeno de la blanquitud invisibiliza a los verdaderos protagonistas 

de su historia, mientras refuerza imaginarios coloniales donde lo blanco, lo 

urbano y lo moderno son la medida del valor. Desenmascarar estos procesos es 

fundamental para construir formas de consumo más justas, conscientes y 

descolonizadas. 

 

Conclusión 

La blanquitud en la gastronomía mexicana no es un fenómeno superficial, sino 

una expresión profunda de las estructuras coloniales que aún operan en la 

cultura y la economía contemporánea. La apropiación empresarial de alimentos 

como la tortilla de maíz o el café reproduce lógicas de despojo, silenciamiento y 

explotación que deben ser cuestionadas críticamente. Sin embargo, la cocina 

también puede ser una trinchera de lucha, donde los pueblos indígenas, 

campesinos y mestizos resignifican sus saberes y se reapropian de su derecho a 

alimentarse con dignidad. La transformación no pasa por negar lo blanco, sino 

por descentrarlo y construir formas de vida donde la diversidad cultural y 



Vol. 15. (2025) No. 29. 
Enero-Junio 

ISSN-e 2683-2461 
 

 

71 
 

epistémica no sea un producto más del mercado, sino una fuente viva de 

autonomía y libertad. 

 

 

Fuentes de consulta: 
• De Ita, Ana (2010). El maíz en peligro ante los tratados de libre comercio. Fundación 

Heinrich Böll. 

• Mora, Mariana (2017). Kuxlejal Politics: Indigenous Autonomy, Race, and 

Decolonizing Research in Zapatista Communities. University of Texas Press. 

• Quijano, Aníbal (2000). “Colonialidad del poder, eurocentrismo y América 

Latina”. Revista Internacional de Ciencias Sociales, UNESCO. 

• Segato, Rita Laura (2003). La nación y sus otros: raza, etnicidad y diversidad 

religiosa en tiempos de políticas de la identidad. Prometeo Libros. 

• Pilcher, Jeffrey (2012). Planet Taco: A Global History of Mexican Food. Oxford 

University Press. 

• De la Cadena, Marisol. (2005). El racismo como práctica cotidiana. Instituto de 

Investigaciones Sociales, UNAM. 

• Jaffee, Daniel (2007). Brewing Justice: Fair Trade Coffee, Sustainability and 

Survival. University of California Press. 

• Cabral, Sasha; Lyon, Sarah (2018). “The Politics of Taste: Cultural Appropriation 

of Mexican Coffee in the Third Wave”. Food, Culture & Society, vol. 21(3), pp. 368–

384. 

• Pérez Ricart, Carlos; Leyva Solano, Xóchitl (coords.) (2022). Epistemologías desde 

el Sur. Voces desde la resistencia. Editorial Bajo Tierra. 

 


