
81                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

 

VARIA 

 

 

 

 

Conservación y resistencia: lecturas políticas de Hobbes y 

Spinoza desde los afectos 
 

 

Conservation and resistance: political readings of Hobbes and 

Spinoza from the perspective of affection  

 

 

Luis Alberto Jiménez Morales  
Universidad Autónoma Metropolitana-Xochimilco  

ljimenezm@correo.xoc.uam.mx 

 

 

 

 

 

 

 

 

Recepción: 22/07/2025 – Aprobación: 30/07/2025 

 

 



82                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

Resumen 

Este artículo examina la configuración de la comunidad política en el pensamiento 

de Thomas Hobbes y Baruch Spinoza desde una perspectiva centrada en los afectos. 

En Hobbes, el orden político surge de la transferencia del derecho natural al 

soberano, articulando una racionalidad afectiva basada en el miedo y la búsqueda de 

seguridad. Esta transferencia constituye una estrategia de conservación que 

subordina la voluntad individual a una figura trascendente. En contraste, Spinoza 

desarrolla una concepción inmanente de la comunidad política, donde el conatus —el 

esfuerzo por perseverar en el ser— se manifiesta como potencia afirmativa y base de 

una resistencia colectiva. Desde esta perspectiva, la política no se funda en la 

negación del miedo, sino en la producción de pasiones alegres que fortalecen la 

acción común. A través de un análisis comparativo, se sostiene que tanto en Hobbes 

como en Spinoza la comunidad política es inseparable de la gestión de los afectos, 

aunque orientada hacia fines radicalmente distintos: conservación y obediencia en el 

primero, resistencia y afirmación en el segundo. 

 

Palabras clave: Afectos, Comunidad política, Conatus, Conservación, Resistencia 

 

Abstract 

This article examines the configuration of political community in the thought of 

Thomas Hobbes and Baruch Spinoza from a perspective grounded in affect theory. 

In Hobbes, political order arises from the transfer of natural right to a sovereign, 

articulating an affective rationality based on fear and the pursuit of security. This 

transfer constitutes a strategy of conservation that subordinates individual will to a 

transcendent figure. In contrast, Spinoza develops an immanent conception of 

political community, in which the conatus—the striving to persevere in one’s being—

emerges as an affirmative force and the foundation of collective resistance. From this 

perspective, politics is not based on the negation of fear, but on the production of 



83                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

joyful passions that strengthen common action. Through a comparative analysis, the 

article argues that in both Hobbes and Spinoza, political community is inseparable 

from the management of affects, although oriented toward radically different ends: 

conservation and obedience in the former, resistance and affirmation in the latter. 

 

Key words: Affections, Political Community, Conatus, Conservation, Resistance 

 

 

1. Introducción.  

Una de las grandes discusiones que se han dado en torno al pensamiento de Hobbes 

y Spinoza son la idea de la formación de las sociedades políticas en ambos 

pensadores. La idea que aparece en Hobbes remite a un contrato inicial, un momento 

originario donde los individuos establecen un contrato para su mutua seguridad. 

Matheron (2021) nos ha mostrado que la sociedad política en Spinoza no podría 

pensarse a través de los supuestos contractualistas hobbesianos. Entonces, sería 

productivo pensar que ambos modelos de comunidad política pueden articularse a 

través de la producción de afectos.  Spinoza va a encontrar que la esencia de la 

política tiene relación con la resistencia alegre de los sujetos, la cual es activamente 

una esencia del conatus (Bove, 2006; Matheron, 2021; Negri, 2011; Deleuze, 2022). Por 

el contrario, para Hobbes, una de las cuestiones esenciales tiene que ver con el orden 

y la conservación (Bobbio, 1992; Gauthier, 2000). ¿Cómo se configuran los afectos 

como fundamento del orden político en cada autor y qué consecuencias políticas 

tiene esto? 

Para Canetti, Hobbes es el filósofo que no enmascara el comportamiento 

humano, es el pensador que sabe qué es el miedo, dirá que después de tanto tiempo 

todo sigue atrayéndonos a Hobbes (Canetti, 1978). “Él tiene el coraje de decírnoslos 

sin subterfugios, sin circunloquios, sin reticencias: ese miedo es el nuestro propio, en 

el sentido más extremo en que nosotros los hombres, no somos otra cosa que miedo” 



84                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

(Esposito, 2006: 4). Hobbes dirá en De Cive: “[El] miedo mutuo se debe en parte a la 

igualdad natural entre los hombres y en parte a la voluntad que tienen de hacerse 

daño mutuamente […] no podemos esperar de otros ni prometernos a nosotros 

mismos la menor seguridad” (Hobbes, 2000: 58).  Al emancipar al sujeto del miedo 

se configura una tercera instancia, se pasa del estado de miedo al miedo al Estado 

(Esposito, 2006).  

La política de Spinoza pretende eliminar cualquier posibilidad de 

transferencia trascendental de la potencia hacia el poder, precisamente, se propone 

desarticular el paso del derecho natural al derecho positivo centrado en elementos 

trascendentes (Negri, 2021). Diría Spinoza que su diferencia con relación a Hobbes es 

su posición incólume con relación al derecho natural, esto es, a ningún magistrado le 

corresponde más derecho sobre los súbditos que él tiene sobre sí mismo. Para 

Spinoza, el Estado no puede simplemente eliminar el miedo, debe de existir una 

transmutación de la relación afectiva, afirmando las pasiones alegres. Para Spinoza, 

las pasiones alegres son por definición más fuertes que las tristes (Sharp, 2011). La 

propuesta spinoziana es una anomalía salvaje que trastoca aquel ordenamiento que 

no esté constituido por la multitud (Negri, 2015).  

La lectura que se propone en este articulo tiene que ver con la construcción de 

una política de los afectos (Lordon, 2017), no mirar solamente hacia adentro del 

sujeto, sino entender que los afectos tienen una relación del sujeto consigo mismo y 

con el exterior, la política es el juego de los afectos.  

 

 

2. Racionalidad y estado de naturaleza 

La reflexión sobre la génesis de la comunidad política hobbesiana está atravesada 

por el tema de la racionalidad y las pasiones. La racionalidad hobbesiana forma 

parte de complejo análisis que debe ser explicado a partir del modelo del estado de 

naturaleza. La propuesta teórica del estado de naturaleza hobbesiano desafía 



85                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

cualquier principio de autoridad que sea externa al individuo. Precisamente, uno de 

los fundamentos del pensamiento hobbesiano es que la razón y las pasiones se 

encuentran entrelazadas. “Hobbes consideraba el estado de naturaleza como una 

condición de pasiones y deseos, lo que, a su vez, crea conflicto y desconfianza entre 

los individuos donde no existe regla ni justicia” (Shatara, 2016: 211). Los individuos 

en el estado de naturaleza aparecen atomizados, en efecto, se pretende explicar el 

surgimiento de la sociedad a través de una explicación atomista (Bobbio, 1992).  

En el ensayo de Zarka La décision métaphysique de Hobbes intenta pensar 

rendimiento teórico de este supuesto teórico del estado de naturaleza. La annihilatio 

mundi es similar al problema cartesiano que se planteó en las Meditaciones 

metafísicas. Zarka considera que en Descartes la annihilatio mundi conducen a una 

transformación de la ontología, pues retorna nuevamente a la sustancia. La 

annihilatio mundi separa la representación del ser (Zarka, 1987). Zarka entiende que 

en la imagen devuelta por la annihilatio mundi del espacio subjetivo, el individuo 

aparece como el punto de partida de la política y la problemática argumentativa se 

centra en encontrar los medios para superar el autoencierro en la dirección de una 

comunidad de reconocimiento y de reciprocidad (Zarka, 1987: 251). Ciertamente, la 

posibilidad de la annihilatio mundi configura una idea de orden político (Jiménez, 

2023).  

Ciertamente, en el estado de naturaleza los seres humanos se encuentran 

atomizados en un entorno abstracto. En la condición característica del estado de 

naturaleza todos los individuos poseen deseos similares, Hobbes sostiene que los 

seres humanos no tienen las mismas aptitudes cognitivas, pero todos son 

susceptibles de ser destruidos y de aniquilar a los demás (Gauthier,1969; Jiménez, 

2023). Los derechos de autopreservación y autodefensa tal como fueron pensados 

por Hobbes en el estado de naturaleza, aumenta la inseguridad al permitir 

virtualmente cualquier tipo de comportamiento” (Hamilton, 2013). Incluso el más 

débil podría matar al más fuerte mediante secretas maquinaciones o uniéndose con 



86                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

otro (Hobbes, 2010). “Hobbes utiliza la expresión estado de naturaleza para referirse 

a un estado de libertad natural, sin connotaciones religiosas” (Hamilton, 2013: 154). 

Entonces, la igualdad en el estado de naturaleza hobbesiano podría ser más notoria 

si se toma en cuenta que, “si dos hombres desean la misma cosa, y en modo alguno 

pueden disfrutarla ambos, se vuelven enemigos, y en el camino que conduce al fin 

[…] tratan de aniquilarse o sojuzgarse uno al otro” (Hobbes, 2010: 101). Esto quiere 

decir que en el estado de naturaleza todos los hombres tienen derecho a todas las 

cosas, por tanto, la diferencia entre ius (derecho) y utile (beneficio) queda anulada. 

En De Cive se menciona: “la naturaleza ha dado todo a todos” (Hobbes, 2000). Se 

funda una igualdad natural en un sentido ontológico. “Cuando las personas no 

tienen el poder de detenerse a sí mismas, surge el fenómeno de que todos son 

iguales y libres. […] La vida de cada hombre es vivir, y el hombre destruye a cada 

ser humano que ve como un elemento de amenaza” (Sheikh, Hassan & Rashid, 2020: 

42). La igualdad ontológica en el estado de naturaleza establece una condición 

incierta. “Los hombres tienden inercialmente a mantenerse en vida, y chocan con 

otros hombres que tratan (inercialmente) de hacer lo mismo” (Villaverde, 2021: 317). 

El individuo, según Hobbes, tiene un instinto innato de autoconservación.  

En el pensamiento de hobbesiano existe una pregunta fundamental: ¿Existe 

una posibilidad de salir del estado de naturaleza? Hacia el final del capítulo XIII del 

Leviatán aparece esta referencia:  

Todo ello puede afirmarse de esa miserable condición [aquella que se presenta en el 

estado natural y que representa el miedo] en que el hombre se encuentra por obra de 

la simple naturaleza, si bien tiene una cierta posibilidad de superar ese estado, en 

parte por sus pasiones, en parte por su razón (Hobbes, 2010: 104).  

 

La naturaleza humana hobbesiana se caracteriza por su carácter racional y pasional.  

Como hemos mencionado, la comprensión de la naturaleza humana en Hobbes debe 

de tener en cuenta que la razón y las pasiones se entrelazan. Para Hobbes, la 

posibilidad de salir del estado de naturaleza involucra la comprensión de estos dos 

conceptos. Las pasiones implican que los hombres podrán salir del estado natural 



87                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

por el temor a la muerte y el deseo de una vida confortable; y el segundo refiere a la 

razón, señala a las leyes de naturaleza y al cómputo privado que cada individuo 

puede realizar. “La racionalidad o irracionalidad del individuo, en el estado pre-

político, no se determina en función de un obrar conforme a las leyes o preceptos de 

la razón natural, sino que se determina en función de un cálculo privado” (Branda, 

2008: 80). Precisamente, la razón establece las condiciones adecuadas en que puede 

darse la paz y las pasiones – principalmente el miedo a la muerte– impulsan al 

hombre a intentar salir del estado de naturaleza. “El estado de naturaleza es una 

condición de incertidumbre moral porque no hay nadie que defina y haga cumplir 

normas comunes. Cada uno debe decidir lo que es correcto para sí mismo” 

(Hamilton, 2013: 160). No obstante, aunque el estado de naturaleza parece ser un 

lugar de incertidumbre moral, podemos encontrar que el individuo se caracteriza 

por tener dos elementos: razón y pasiones. Así, parece que desde hay afectos muy 

particulares que dan forma a la comunidad política hobbesiana.   

 

 

3. Estado de naturaleza y el miedo  

Perez Zagorin en su libro Hobbes and the law natural considera que existe una 

dirección lógica del derecho natural fundado en una idea de autoconservación y la 

disposición de las leyes naturales que tienden a la conservación de la paz (Zagorin, 

2016). Las personas en el estado de naturaleza deben hacer todo lo posible por 

observar las leyes naturales que proporcionan estándares racionales para la 

autoconservación y que nos ordenan hacer lo que promueve nuestra supervivencia y 

evadir lo que conduce a nuestra destrucción (Hamilton, 2013). Eso lo menciona 

Hobbes en la primera y más fundamental ley de naturaleza: “cada hombre debe de 

esforzarse por la paz, mientras tiene la esperanza de lograrla; y cuando no puede 

obtenerla, debe de buscar y utilizar todas las ayudas y ventajas de la guerra (Hobbes, 

2010: 107).  Esta primera ley de naturaleza nos permite comprender el tema de la 



88                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

racionalidad en Hobbes, pues nos permite entender su naturaleza condicional 

(Hampton, 1995; Kavka, 1986).   

Pettit sostiene que el modelo de la teoría de juegos es insuficiente para darnos 

una visión precisa del estado de naturaleza y la racionalidad de Hobbes, pues la 

deserción solitaria que solo debería de atraer al necio no representa la tentación con 

la mayor recompensa como en el dilema del prisionero.  

Aquí, el mejor resultado para todas las partes es la cooperación conjunta y el 

único problema es que el peor resultado de todos es cooperar mientras otros 

desertan. El problema es de seguridad, no de cumplimiento. Todo el mundo 

está dispuesto a cooperar y beneficiarse de la cooperación, pero sólo si existe 

la seguridad de que los demás serán racionales y cooperarán también. El 

juego se acerca a la caza del ciervo, como ha sido analizado recientemente por 

Bryan Skyrms (2003). Donde el dilema del prisionero se presenta en una 

historia de dos prisioneros a quienes un fiscal astuto les da una difícil 

elección, la caza del ciervo o venado se basa en una sugerencia del discurso de 

Rousseau sobre la desigualdad. “Si había que cazar un ciervo, todos veían que 

para tener éxito, debía cumplir fielmente con su puesto; pero si una liebre 

llegaba a estar al alcance de cualquiera de ellos, no debería de dudar de 

perseguirla y, habiendo capturado su presa, le importaba muy poco si al 

hacerlo hacía que sus compañeros perdieran la suya” […].  

El cambio del dilema del prisionero en el juego de la caza del siervo es 

precisamente que mientras que la cooperación individual sigue siendo el peor 

resultado, la cooperación conjunta se vuelve más atractiva que la deserción 

individual o conjunta. Así, aunque nadie se sienta tentado a abandonar a los 

demás, cada uno querrá tener la seguridad de que los demás van a cooperar 

antes de cooperar ellos mismos (Pettit, 2008: 113).  

 

El ensayo de Pettit pretende mostrar cómo el problema de la caza del ciervo es una 

manera de representar la interacción que se presenta en el estado de naturaleza. 

Pettit parece sugerir que el dilema del prisionero pierde de vista que la recompensa 

individual muchas veces podría ser más atractiva que la cooperación, tal como 

sucede cuando los sujetos abandonan a los demás para perseguir a la liebre. 

Precisamente, la caza del ciervo muestra la interacción a través de elecciones 

tentadoras.  



89                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

Dentro de la teoría de juegos el modelo del estado de naturaleza podría 

reflexionar sobre las situaciones de conflicto y cooperación entre agentes tomadores 

de decisiones (Myerson, 1991). En la teoría de juegos la anticipación podría no ser la 

decisión más acertada en un lugar en el que existe la posibilidad de múltiples 

interacciones. En este momento surgirá la pregunta: ¿Cuándo es necesario cooperar? 

La respuesta la formularemos a partir de un razonamiento que involucre el concepto 

de racionalidad hobbesiana. Pensemos que la razón en Hobbes debe de ser 

considerada como un cómputo que maximiza el beneficio propio.  

Así pues, habría que matizar algunos elementos en esta reflexión, es necesario 

averiguar cuándo el hombre hobbesiano determina que la recta razón le ha conferido 

la posibilidad de cooperar. Kavka ha analizado la complicación y dice:  

Como estratega P predice si los otros se anticiparán, […]. Pero, iniciando una 

situación similar los otros razonarían precisamente como P lo hace. Otra de las partes 

P´ tendrá motivos para anticiparse si y sólo si él espera que P y otros como él se 

anticipen. Y espera que P (y los otros) se anticipen si tienen razones para anticiparse, 

que tendrán sólo si esperan que P´ (y los otros) tengan razón de anticiparse (Kavka, 

1986: 103). 

 

Parecería que sólo si se sabe que P actuará de esta manera, se determinaría que la 

anticipación no es la mejor opción. Sin embargo, este argumento se refuta a sí mismo 

si consideramos que en el estado de naturaleza no existe mejor estrategia que la 

anticipación. ¿Cómo saber de qué manera actuará P? La exégesis contemporánea de 

Kavka nos dice que la alternativa dentro del estado de naturaleza es formar alianzas 

para el beneficio mutuo (Martínez, 2008). Las alianzas para la mutua defensa 

implican una acción cooperativa con los demás.  

Incluir el tema de las múltiples interacciones en el dilema del prisionero 

trasforma sustancialmente las decisiones que toma cada jugador. Múltiples 

interacciones indica que los jugadores se encontrarán un número indefinido de veces 

en el futuro. El estado de naturaleza hobbesiano es un espacio abstracto donde los 

recursos son escasos y los sujetos pueden encontrase en múltiples ocasiones. En este 

caso, el razonamiento de A sería el siguiente: si yo delato a B y en un futuro sale libre 



90                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

se volverá mi enemigo. De hecho, A deduce que B hará lo mismo y no lo delatará, 

entonces los dos saldrían en un año. En esta circunstancia la situación es similar para 

A y B, por lo que la decisión de no delatarse entre ellos se presenta como la decisión 

óptima. Según Binmore, los dos jugadores podrían mejorar su situación, y en un 

horizonte infinito los dos deberían encontrar un equilibrio que les permita 

abandonar el estado de naturaleza (Binmore, 1994). El dilema del prisionero en su 

forma iterada revela que en este caso es mejor adoptar una estrategia cooperativa. 

Martinich (2005) considera que en Hobbes existe una diferencia entre beneficios de 

largo plazo y de corto plazo, por tanto, habría momentos en los cuales se intenta 

maximizar el beneficio a largo plazo, tal como en la versión iterada del dilema del 

prisionero.  

Los intérpretes -Kavka, Gauthier y Hampton- encuentran en el dilema del 

prisionero un vínculo con el capítulo XV del Leviatán, y con la conocida discusión 

que Hobbes sostiene con el necio.  

Se establecen dos regiones, la región del estado natural (no-cooperativa) y la región 

de autoimposición (cooperativa). La región no-cooperativa es la etapa original de 

violencia y miedo. En ella, se da el proceso precontractual de disputa por el poder y 

posterior coordinación. El orden social equivale a la coordinación colectiva para 

mínimamente acatar una tregua en la guerra de todos contra todos. (Becerril-Rojas. 

2020: 187) 

 

El dilema del prisionero traza los problemas de la anarquía en la teoría hobbesiana. 

La solución para la anarquía en la teoría de Hobbes se manifiesta en la institución 

del Estado. El Estado civil es el momento en el que la obligación a cumplir las leyes 

actúa como un requerimiento incondicional. La racionalidad hobbesiana se entrelaza 

con las pasiones, es especifico con el miedo. El miedo y la razón en Hobbes articulan 

una comunidad política, esto es, el miedo y la razón le permiten al sujeto salir del 

estado de naturaleza, el miedo a la muerte violenta impulsan al individuo a cooperar 

y mediante un cómputo racional los sujetos deciden cuando cooperar, lo cual 

podemos ver en la segunda ley de naturaleza: “que uno acceda, si los demás 

consienten también, y mientras se considere necesario para la paz y defensa de sí 



91                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

mismo, a renunciar a este derecho a todas las cosas y a satisfacerse con la misma 

libertad” (Hobbes, 2010: 107). La racionalidad de los individuos hobbesianos 

pretende maximizar el beneficio propio (Grueso, 2012). En Hobbes el temor y la 

razón dan forma a una comunidad política.  

 

 

4. Estado civil  

La línea argumentativa de la filosofía hobbesiana pretende decir que las leyes 

naturales no son suficientes para garantizar la paz, aún es necesario establecer un 

orden que garantice el cumplimiento de dichas leyes. La sentencia que aparece en la 

edición latina del Leviatán dice: “Autoritas, non veritas facit legem”, quiere decir que la 

autoridad y no la verdad hace la ley. Cuando Hobbes dice que la autoridad hace la 

ley, no refiere en modo explícito a que el soberano sea el que tenga que declarar el 

estado de emergencia, sino que la autoridad que no es otra cosa que el máximo 

artificio de la razón que debe satisfacer las pasiones. El “máximo artificio de la 

razón” refiere al ejercicio de la recta razón. Hobbes considera que las leyes naturales 

y civiles no difieren en modo alguno, por lo que al cumplir las leyes civiles se están 

cumpliendo los preceptos de la razón:  

Por tal razón, la ley de naturaleza es una parte de la ley civil en todos los Estados del 

mundo. Recíprocamente también, la ley civil es una parte de los dictados de la 

naturaleza, ya que la justicia, esto es, el cumplimiento del pacto y el dar a cada uno lo 

suyo es un dictado de la ley de naturaleza. Ahora bien, cada súbdito en un Estado ha 

estipulado su obediencia a la ley civil; […] por tanto, la obediencia a la ley civil es 

parte, también, de la ley de naturaleza (Hobbes, 2010: 2019-20).      

  

Ahora bien, dado que en el estado natural no se pueden cumplir todos los pactos, es 

necesario que exista otro estado donde se garantice el cumplimiento de la relación 

contractual, ese estado es para Hobbes el estado de civilidad, donde existe un 

soberano que es el que garantiza el cumplimiento de las leyes. Hobbes dice que la 

causa final del establecimiento del estado de civilidad, “es el cuidado de su propia 



92                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

conservación y, por añadidura, el logro de una vida más armónica; esto es, el deseo 

de abandonar esa miserable condición de guerra” (137). ‘Abandonar esa miserable 

condición de guerra’, refiere a la posición moral de Hobbes. Ya al final del capítulo 

XIII Hobbes había dicho, que las pasiones que impulsan al hombre a salir del estado 

de naturaleza son el miedo y el deseo de tranquilidad.      

El objetivo principal del establecimiento del estado de civilidad es emancipar 

al hombre del miedo. Según Hobbes, esto sólo se puede cumplir en un estado civil, 

porque: “los pactos que no descansan en la espada no son más que palabras, sin 

fuerza para proteger al hombre” (137). La intención de establecer un Estado con un 

soberano que haga cumplir las leyes dice Hobbes, es el deseo de que las leyes 

naturales se vean realizadas. El movimiento de las pasiones (miedo) en el hombre 

hobbesiano abre la posibilidad para el cumplimiento de las leyes porque mediante 

los dictados de la recta razón se perciben los beneficios o castigos de incumplir los 

pactos en el estado civil. El acuerdo del “máximo artificio de la razón” –según lo 

anterior– debe demostrar que la multitud de hombres se dirige hacia la misma 

dirección para que exista consentimiento.  

El ejemplo que pone Hobbes en el capítulo XVII argumentando en contra de 

Aristóteles es importante, ya que marca enfáticamente un elemento fundamental de 

su filosofía. Hobbes consideraba que el hombre en modo alguno es un animal 

político: “más allá de los sentidos, de la imaginación, de la memoria, de la prudencia, 

de la deliberación, –que son características de todos los animales y en consecuencia 

también del hombre– no existe en el hombre algún act of mind que sea en él 

naturalmente instintivo” (Rossi, 1979: 234). La opinión de Hobbes es que la razón es 

adquirida artificialmente, pues las facultades que caracterizan al hombre y que lo 

hacen distinto de los animales, son adquiridas y desarrolladas por el estudio y el 

trabajo (Rossi, 1979).  

El ver realizadas las leyes es el motivo de que todos pacten y transfieran sus 

voluntades a un hombre o a una asamblea de hombres, o formulado de esta manera: 

“autorizo y transfiero a este hombre o asamblea de hombres mi derecho de 



93                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

gobernarme a mí mismo, con la condición de que vosotros transferiréis a él vuestro 

derecho, y autorizareis todos sus actos de la misma manera” (Hobbes, 2010: 141). 

Todo esto con la finalidad de que sea solamente una voluntad la que actué. Todos 

deberán de reconocerse en los actos que realice esa voluntad, porque todos han 

consensuado que ésta sea establecida. El Estado es esa gran multitud de individuos 

que ha pactado entre sí para tener un poder común que haga cumplir las leyes, con 

las cuales se garantiza la paz. El pacto para la creación del Estado, en términos 

hobbesianos crea una situación social favorable, esto es, la sociabilidad y la paz en sí 

mismas aparecen como una especie de utilidad para el individuo, pues éstas le 

emancipan de los peligros que aparecen en el estado de naturaleza, o como diría el 

mismo Hobbes “la causa, en general que mueve a un hombre a convertirse en 

súbdito de otro es, […], el miedo a no poder conservarse de otra forma” (Hobbes, 

2005: 212). Así, podemos ver como principalmente esta pasión es la que impulsa al 

hombre a crear un Estado. 

En la medida en que Hobbes presenta su idea de soberano, él considera que se 

ha entregado el derecho de resistencia. En este sentido, es menester distinguir que el 

único poder que Hobbes consideraba irresistible es el poder político. Lo irresistible 

del poder político se presenta en la representación de la racionalidad jurídica, la no 

resistencia implica para la filosofía hobbesiana la constitución del poder racional. 

Hobbes considera que la realización de un poder político exige una soberanía 

absoluta, como él dice: “el poder de un general es absoluto y, en consecuencia, existe 

un poder absoluto […], ninguna persona natural o jurídica (civil), puede transferir a 

otro más poder que el que posee ella misma” (226). Esta cita es importante, en 

primera instancia Hobbes deduce a priori la condición absoluta porque el poder de 

un general es absoluto, y después la prueba a posteriori, puesto que si el poder 

absoluto existe es porque los individuos están privados del derecho a todas las cosas. 

Por lo tanto, ningún individuo por sí solo tiene la suficiente fuerza para castigar al 

soberano, el soberano es la construcción artificial de todos y nadie puede superar la 



94                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

fuerza de todos que ha sido otorgada mediante el consenso. El soberano se presenta 

como el poder que representa e interpreta la recta razón. Cualquier individuo que se 

oponga al soberano implicaría un retorno al estado de naturaleza (Hobbes, 2002; 

2005).  

Si lo ponemos en la formula condicional de Gauthier quedaría del siguiente 

modo: 

1.- Si A autoriza a B, y si A entonces realiza algunos actos incompatibles con su 

autorización de B, entonces A de este modo retira su autorización de A. 

2.- Por lo tanto, si A autoriza a B, y si A tiene una obligación de no retirar su 

autorización de B, entonces A tiene una obligación para no realizar actos 

incompatibles con su autorización de B.  

3.- Pero si A es un sujeto, entonces A autoriza a su soberano, y A tiene obligación de 

no retirar su autorización de su soberano.  

4.- Por lo tanto, si A es un sujeto, entonces A tiene una obligación de no realizar actos 

incompatibles con su autorización a su soberano (Gauthier, 1969: 150).         

 

La propuesta anti-anárquica de Gauthier muestra de forma clara que, la autorización 

lleva consigo la idea de una obligación. La obligación política necesita incluir 

elementos que no se opongan al soberano. La obligación política oculta el riesgo; lo 

oculta como sometimiento del estado de naturaleza. La propuesta fundamental de la 

filosofía de Hobbes propende hacia la completa transferencia de derechos como una 

línea elemental en la obligación política.    

Hobbes añade con relación a la obligación política, que el soberano es el juez 

de lo que es necesario para la paz y defensa, solamente en los casos en los que se 

pueda tornar peligroso para la auto-preservación, se puede recurrir a la excepción de 

la obediencia. No olvidemos que, ante todo, el sujeto hobbesiano está obligado a 

seguir las leyes de la naturaleza que todavía habitan dentro de él. Para Hobbes, la 

obediencia (miedo) al soberano es la esencia de la conservación de la sociedad 

política, porque si existe una gran observancia a las leyes, hay mayor probabilidad 

de seguridad. La seguridad en Hobbes es producto de una transferencia que se 

explica en la obediencia.     

En Hobbes, el éxito social del sujeto pensante es su desaparición misma en la 

automatización; el sujeto racional es el sujeto funcional, esto es, el autómata 



95                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

totalmente sujeto a los fines de la soberanía cuya estrategia (o su teleología) es tanto 

más perfecta cuanto que está atada a priori las condiciones políticas de existencia 

(Bove, 2009: 274).          

 

Todo lo anterior refiere a la esencia de la obligatoriedad política dentro de la teoría 

de Hobbes; el objetivo de la existencia del soberano es el mantenimiento de la 

sociedad política. La teoría política hobbesiana se fundamenta en su preocupación 

por la ausencia de un orden político, preocupación que se expresa con gran claridad 

en el Behemoth. Al principio se refiere a la guerra civil en Inglaterra como un suceso 

histórico lleno injusticias (Hobbes, 1992). La transferencia de los derechos naturales a 

la figura del soberano es el precio que los sujetos pagan por la conservación, el 

soberano no elimina el miedo, sino que lo hace seguro (Esposito, 2006).   

 

 

5. Conatus  

La cuestión del conatus en Spinoza remite a la configuración del sujeto en su relación 

consigo mismo y con el exterior. Ciertamente, esta relación que sostiene el filósofo 

holandés de permanencia y cambio se explica a partir del conatus. En la Ética III 

proposición 6 se refiere al conatus como el esfuerzo de perseverar en su existencia. 

“Cada cosa se esfuerza, cuanto está a su alcance, por perseverar en su ser” (Spinoza, 

2022: 220). Esta definición del conatus, “Ontológicamente hablando, el argumento del 

conatus de Spinoza sostiene que el ser humano, como cualquier otra cosa finita, es un 

agente que se esfuerza por preservar su la existencia como su rasgo esencial” 

(Aksoy, 2021: 115). El conatus no es únicamente algo que tenga que ver con la 

existencia del hombre como una tendencia motriz para la supervivencia sin ningún 

objetivo en sí (Carriero, 2011; Bennett, 1984), sino que todas las cosas singulares 

participan de esto, “la potencia por la que las cosas singulares- y, por consiguiente, el 

hombre- conservan su ser es la misma potencia de Dios, o sea, de la Naturaleza” 

(Spinoza, 2022:317). En el escolio de la proposición 9 se dice:  



96                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

Este esfuerzo, cuando se refiere al alma sola se llama voluntad, pero cuando se 

refiere a la vez al alma y al cuerpo, se llama apetito; por ende, este no es otra cosa 

que la esencia misma del hombre, de cuya naturaleza se siguen necesariamente 

aquellas cosas que sirven para su conservación (Spinoza, 2022: 222).   

 

La idea del conatus muestra la interacción entre lo interior y los cuerpos exteriores. 

Efectivamente, el conatus es la afirmación de la potencia del actuar con relación a lo 

que se encuentra afuera del sujeto. En el conatus cada cosa se esfuerza por alcanzar 

un fin determinado (Curley, 1988). Deleuze considera que la Ética de Spinoza es una 

ética de la alegría. Es decir, la alegría subsiste en la potencia y la tristeza se relaciona 

con la impotencia.  Ciertamente, la agencia activa del conatus no provoca 

simplemente efectos con relación a su esencia (Hübner, 2018), sino que uno de los 

rasgos del pensamiento spinoziano sería maximizar el poder y la actividad que crean 

alegría y alejar aquellos elementos que afectan de tristeza al sujeto.   

Spinoza menciona que las afecciones de la substancia son activas. En Ética II 

proposición XVI se menciona: “La idea de afección, cualquiera que ésta sea, en cuya 

virtud el cuerpo humano es afectado por los cuerpos exteriores debe implicar la 

naturaleza del cuerpo humano y, a tiempo, la del cuerpo exterior” (Spinoza, 2022: 

152). Spinoza acepta que el alma humana a través de la afección percibe su cuerpo y 

el de otros de una forma confusa.  “Todos los cuerpos de la naturaleza pueden y 

deben concebirse de este mismo modo, pues todos están rodeados por otros cuerpos 

y son determinados, a su vez, por estos a existir y a obrar de cierta manera” (Jabase, 

2021: 212). Spinoza presenta la idea de que la perseverancia tiene que ver con la 

potencia afectiva y el desarrollo de ideas adecuadas. Aksoy sostiene que el conatus 

como un acto de autoconservación demuestra que el sujeto se encuentra activamente 

manteniendo su esencia. “Las cosas están decididas a actuar por su conatus de 

manera que aseguren su supervivencia y promuevan su bienestar” (Aksoy, 2021: 

116). Precisamente, aunque Spinoza menciona que Dios es la causa de todas las 

cosas, deja espacio para la autodeterminación del sujeto. En Ética IV proposición 22 

se menciona que el esfuerzo por conservarse es la esencia de la misma cosa, y en el 

corolario sostiene que el esfuerzo de conservación es el primero y único fundamento 



97                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

de la virtud. Lo cual indicaría que a partir del conatus podría representarse lo bueno 

y lo malo, lo cual en primera instancia podría parecer una cuestión subjetiva alejada 

de las cosas externas.   

La estructura ontológica del conatus humano supone una representación 

interna del futuro que indica una dirección consciente hacia la construcción activa de 

la realidad (Aksoy, 2021). Viljanen sostiene que el conatus humano no actúa sin 

propósito, sino que su dirección tiende a tener ideas adecuadas. (Viljanen, 2011; 

Aksoy 2021). Spinoza lo indica en la Demostración de la Ética parte III proposición 

33: “Nos esforzamos cuanto podemos por imaginar una cosa que amamos por 

encima de las demás […]. Si la cosa es semejante a nosotros, nos esforzaremos […] en 

afectarla de alegría (Spinoza, 2022: 250). Y en la Demostración de la proposición 34: 

“cuanto mayor imaginamos la alegría de qué es afectada la cosa amada por causa 

nuestra, tanto más favorecido resulta ese esfuerzo, el decir […], tanto mayor es la 

alegría que nos afecta (250). Viljanen sostiene que el concepto spinozista de conatus 

tiene una fuerte connotación teleológica, pues su finalidad es la perseverancia del ser 

a través de la alegría. 

Así, el pensamiento de Spinoza podría verse como una interpretación crítica 

del movimiento en la filosofía hobbesiana. “El argumento conatus implica que los 

seres humanos son más que entidades mecánicas ya que tienen ciertos fines, 

inclinaciones y propósitos por sí mismos” (Aksoy, 2021: 120). Es decir, existe una 

especie de inmanencia en la construcción de la propuesta ética y política.  En 

términos generales, podría decirse que la propuesta spinoziana se basa en el hecho 

de que el conatus humano teleológico define peculiarmente los valores objetivos y 

esenciales en sí mismos como rasgo distintivo de la vida y acción de los seres 

humanos. 

 

 

 



98                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

6. Afecto e Hilaritas  

Deleuze en su ensayo sobre Spinoza menciona: “nuestros sentimientos o afectos 

brotan del encuentro con otros modos existentes” (Deleuze, 2022: 64). Deleuze 

sostiene que los modos existentes se definen por un determinado modo de ser 

afectados, esto es, el sujeto se encuentra en una especie de régimen de heteronomía 

con relación al exterior. Los sujetos actúan y viven en virtud de ser afectados por 

otros seres, y también se afecta a los otros (Sharp, 2011).  

La afección (affectio) se decía directamente del cuerpo, mientras que el afecto 

(affectus) se refería al espíritu. […] La diferencia se da entre la afección del cuerpo y 

su idea, que engloba la naturaleza del cuerpo exterior, por un lado y, por el otro, el 

afecto que engloba tanto para el cuerpo como para el espíritu un aumento 

disminución de la potencia de acción (Deleuze, 2022: 62).   

 

Ser finito implica ser afectado por el mundo, “ser afectado por otros y vivir a través 

de sus acciones y poderes” (Sharp, 2011: 596). Los afectos se aplican a la mente y al 

cuerpo, son las variaciones en el poder del cuerpo. Por ello, Spinoza considera que el 

ser humano es un ser afectivo que está sujeto a las pasiones, sino que son 

manifestaciones de la naturaleza (Spinoza, 2010).  

En la demostración de la proposición IX Ética IV Spinoza menciona: “Una 

imaginación es una idea por la que el alma considera una cosa como presente […] y 

revela más bien la constitución del cuerpo humano que la naturaleza de la cosa 

exterior […] un afecto es pues una imaginación” (Spinoza, 2022: 322). La imaginación 

no implica necesariamente que las cosas que aparecen en la mente existan o no 

existan. La imaginación de una cosa buena como algo presente que afecta al cuerpo y 

al espíritu podría referirse al aumento de la potencia y vitalidad, esto es, se imagina 

a los objetos como cuerpos exteriores a través de la idea de afecciones unidas al 

cuerpo. Aunque la imaginación nos permite reconocer lo que es útil y perjudicial, 

cuando el alma imagina no conoce adecuadamente su cuerpo, ni los otros, ni lo 

externo, esto es, produce ideas inadecuadas. ¿Cómo podemos convertir la 

producción de ideas inadecuadas en ideas adecuadas? Es decir, cómo podemos 



99                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

concatenar ideas adecuadas orientadas a la esencia conativa del sujeto, “la dinámica 

de la imaginación que es fundamental para establecer el pasaje de los deseos pasivos 

a los deseos activos” (Negri, 2021: 100). Precisamente, el sujeto que es afectado por la 

alegría tiene un conocimiento adecuado, aunque no es su productor (Bove, 2009; 

Spinoza 2006). Sin embargo, a través de la imaginación se buscan las formas de 

pensar esa producción adecuada.    

Spinoza dice en Ética IV demostración de la proposición VIII, la idea está 

unida al afecto, la idea de bien que causa alegría no es otra cosa que el mismo afecto. 

Asimismo, en la demostración de la proposición 43 Ética IV, Spinoza menciona que 

el placer es una alegría que afecta al cuerpo, y en el escolio de la proposición 44 

comienza a hablar de la Hilaritas: “El regocijo -que, como he dicho, es bueno- es más 

fácilmente concebido que observado” (Spinoza, 2022: 364). El incremento de la 

Hilaritas es definido por la potencia de las cosas que están afuera de nosotros “El 

Regocijo supone pues ya un estado de equilibrio bueno en sí mismo y un afecto 

particular […] intrínsecamente ligados al estado de equilibrio de nuestro Cuerpo 

como de todo nuestro ser” (Bove, 2009: 117). La Hilaritas está relacionada con el 

aumento en la potencia de obrar.  

La Hilaritas, que indica un proceso en el que ningún afecto es contrario a nuestra 

naturaleza, y por ende no obstaculiza nuestro pensamiento, expresa así una dinámica 

de formación de ideas claras y distintas y de la deducción de unas a partir de otras 

(Bove, 2009: 122).  

 

Con la Hilaritas y su mantenimiento o aumento el sujeto puede ordenar las 

afecciones según la razón. Ciertamente, la Hilaritas muestra la naturaleza equilibrada 

y sin exceso demostrando una conducta autónoma y racional (Bove, 2009).            

Y si el modo finito, según un destino excepcional que le hubiera sobrevenido, fuera 

capaz de pensar actualmente según la norma de la idea verdadera dada, correlativa a 

una actividad real del Cuerpo cuyas afecciones estarían así activamente ordenadas, 

desarrollaría directamente una estrategia perfecta de afirmación absoluta de la 

existencia (Bove, 2019: 129)    



100                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

La Hilaritas conduce a una afirmación de resistencia frente a los obstáculos exteriores 

que restan potencia al conatus. El conatus no solo resiste, sino que en su propia 

construcción se afirma.  

Por la idea adecuada el hombre accede al movimiento real del afecto activo; la 

sabiduría es ese movimiento real que lleva a la abolición del estado actual de 

servidumbre, pero también es el combate del sujeto estratégico que, sobre la base de 

un saber verdadero, participa en la construcción de las condiciones objetivas de ese 

movimiento (Bove, 2009: 132).  

 

El sujeto no orienta sus acciones a actuar por un mecanismo externo o trascendente, 

sino que la finalidad de su acción es el deseo de afirmar la alegría. Sin embargo, 

Macherey (2006) nos advierte la dificultad de reducir el conatus solamente a la 

exaltación de pasiones alegres. El orden político está atravesado por tensiones. El 

Estado no es una forma pura de libertad, sino también un dispositivo de control que 

organiza la obediencia (Foucault, 2011). El Estado es el lugar donde los afectos se 

tensionan. Esta tensión entre libertad y servidumbre no puede resolverse sino como 

parte constitutiva de la vida política de los afectos.   

 

 

7. Multitud y conatus social  

Cuando Spinoza menciona la causa sui en Ética I entiende que ésta es el movimiento 

y su afirmación a través de sus actos. Y Ética II escolio de la proposición 3 se 

menciona:  

Dios se entiende a sí mismo, con la misma necesidad se sigue también que Dios obra 

infinitas cosas de infinitos modos […] la potencia de Dios no es otra cosa que la 

esencia activa de Dios, y, por tanto, nos es tan imposible concebir que Dios no actúa 

como que Dios no existe (Spinoza, 2022: 126).  

 

Dios actúa a través de los modos singulares, lo que parece importante dentro del 

pensamiento spinoziano es que parece asegurar una inmanencia en la construcción 

de este orden. “Si el derecho de Dios se extiende, sobre todo, sin limitación, y ese 

derecho no expresa nada más que el poder divino, […]  el derecho natural que goza 



101                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

toda realidad natural sea equivalente […] para existir y obrar” (Spinoza, 2010: 181).  

En el poder de Dios se expresa la libertad que se entiende a todos los modos 

existentes.  

En el prefacio del Tratado teológico-político menciona que la base de la 

superstición es el miedo, esto es, a diferencia del pensamiento hobbesiano la 

comunidad política no podría pensarse desde el miedo, “no hay más eficaz para 

gobernar a la masa que la superstición” (Spinoza b, 2022: 79). Para Spinoza, el poder 

por el cual la realidad existe depende del derecho natural, sin embargo, eso no 

representa un automatismo en la figura del soberano, en el capítulo XX del Tratado 

Teológico-político combate ese automatismo, pues el fin del Estado no es convertir 

individuos racionales en bestias o autómatas, “El verdadero fin del estado es, pues, 

la libertad” (504). En el pensamiento político hobbesiano y spinoziano, se oponen 

dos conceptos de forma contundente: pueblo y multitud.  Virno sostiene que el 

termino multitud surge como un pensamiento opuesto al de pueblo.  

Pueblo y multitud, tienen como padres putativos a Hobbes y Spinoza. Para Spinoza, 

el concepto de multitud indica una pluralidad que persiste como tal en la escena 

pública […], sin converger en un Uno, sin desvanecerse en un movimiento centrípeto 

(Virno, 2016: 21). 

 

Debemos de pensar a Spinoza en toda su amplitud y no solamente como un 

contractualismo desviado, sino como una propuesta de comunidad política original, 

dentro del Tratado político se puede ver perfectamente que se pretende evitar la tesis 

contractualista, derecho y política participan directamente de la acción. “La multitud 

no es algo orgánico, no es Uno, sino una multiplicidad, un conjunto de modos de 

ser” (Negri, 2021: 94).   Bove piensa que la existencia del Estado puede ser pensado 

de forma teleológica:  

1) En primer lugar, hay un fin real del Estado, […] que no es otro que la paz y la 

seguridad de la vida a las cuales una multitud libre que guía más por la esperanza que 

por el miedo […] 

2) Hay también un fin imaginario que cada pueblo atribuye a su propia comunidad […] 

3) Hay, por último, las metas particulares y coyunturales que un Estado persigue […] 

en función de sus finalidades reales e imaginarias (Bove, 2009: 253).    

 



102                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

En la parte III del Tratado político se menciona, “en cuanto el Estado guiado como si 

tuviera un solo espíritu, el Estado, según se ha visto, es, al mismo tiempo un 

organismo, una personalidad” (Spinoza, 2010: 197). La constitución del Estado 

parece que tiene un fuerte peso teleológico. El cuerpo político se muestra como la 

organización de la inmanencia de los sujetos y su afirmación y resistencia. En tanto 

que la multitud se prive de su potencia política y se reduzca a la obediencia pasiva, 

no podrá acceder al derecho absoluto, esto es, a la construcción activa de su libertad 

(Negri 2011; Spinoza, 2010). “El pueblo-sujeto (sujeto de una estrategia racional) 

debe de sustituir los automatismos impuestos por la imaginación instituida” (Bove, 

2009: 267). El surgimiento de la multitud con constituye un Estado estático, sino que 

es la expresión de un movimiento dinámico que se autoproduce. “Un pueblo se libra 

así del destino de la repetición de los hábitos adquiridos, transformando las 

afecciones pasivas […] en potencias activas de liberación” (268). Spinoza piensa que 

ese movimiento perpetuo de la sociedad desafía toda servidumbre impuesta por un 

orden político trascendente.  

Así, si la esencia del conatus es la perseverancia del ser sobre sí mismo, éste 

muestra que la realidad se construye a partir de un movimiento perpetuo. Balibar 

(1996) menciona que el conatus en Spinoza no puede pensarse como el esfuerzo de 

una mónada aislada, sino como un proceso transindividual de composición de 

potencias. Así, el esfuerzo por perseverar no es una afirmación solamente del 

conatus, sino una dinámica colectiva de coexistencia entre cuerpos. En el conatus se 

afirman aquellas cosas que ayudan a perseverar y alejar aquellas que lo destruyen. Si 

la naturaleza conativa de las singularidades está orientada hacia un dinamismo, es 

relevante destacar cuál es el fin que persiguen las singularidades. Spinoza sostiene 

en la cuarta parte de la Ética proposición 39:   

Es bueno lo que provoca que la relación de movimiento y reposo que guardan entre 

sí las partes del cuerpo humano se conserve, y, al contrario, es malo lo que hace que 

las partes del cuerpo humano alteren su relación de reposo y movimiento.  

Demostración: el cuerpo humano necesita, para conservarte, de muchísimos otros 

cuerpos […] ahora bien lo que constituye la forma del cuerpo humano consiste en 



103                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

que sus partes se comuniquen entre sí sus movimientos según una cierta relación. 

(Spinoza, 2022: 359). 

 

El Estado que se funda a partir de la multitud tiende a afirmar y actuar a favor de 

esa potencia, conserva lo que es útil y rechazando aquello que lo afecta (Spinoza, 

2010; 2022). [Cuando las] partes de nuestro Cuerpo están […] afectadas de tristeza, 

ya nada nos permite resistir entonces de manera interna. Todo el sistema de defensa 

es neutralizado y puesto al servicio de la depresión” (Bove, 2009: 127). Cuando el 

cuerpo político se funda a partir de afectos tristes es neutralizado y entregado a la 

autodestrucción. Foucault lo menciona cuando habla de los últimos momentos del 

nacionalsocialismo.   La comunidad política spinoziana se construye desde los 

afectos alegres (Negri, 2021; 2015). “El proyecto político de autonomía que una 

sociedad (un pueblo) puede darse es, en ella, la expresión directa de la cupiditas” 

(Bove, 2009: 260). Ciertamente, es la expresión amorosa que involucra a toda la 

multitud.  

La razón es, más bien, la experiencia mediante la cual nos comprendemos a nosotros 

mismos como seres relacionales y afirmamos este sistema de relaciones a medida que 

actuamos de manera más efectiva, poderosa y alegre dentro de él. La razón es la 

aprehensión de nuestra existencia como omnipresentemente afectiva y determinada 

por nuestro “estar dentro” de una constelación compleja de otros seres (Sharp, 2011: 

605). 

 

La potencia de la multitud es una potencia de resistencia de facto al ejercicio de la 

soberanía (Bove, 2009: 297). Es decir, la fuente de la cual abreva la soberanía es la 

multitud. Spinoza pensaba que los cuerpos están afectados por la relación con lo 

exterior. Los cuerpos existen en una red compleja de relaciones, son cuerpos que 

convergen en relaciones para formar algo más grande” (Burdon, 2020). 

Spinoza sostiene que en el Estado nadie tiene derecho a actuar sino es por la 

decisión o el consenso general (Spinoza, 2010; Skeaff, 2018). “Cuando la reflexión del 

sujeto es funcional y políticamente automatizada, su conciencia, en su adaptación 

social perfecta, es por tanto totalmente ilusoria, y su razón reducida a un uso 

instrumental” (Bove, 2009: 275). Cuando existe una imposición de una verdad de 



104                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

forma estatal y trascendente existe una instrucción que crea una superstición política 

y el Estado es reducido a un autómata donde el sujeto queda petrificado (Bove, 

2009). Pensaría Spinoza, “el poder del Estado, una vez transferida a una asamblea lo 

suficientemente numerosa, no revierte nunca a la multitud” (Spinoza, 2010: 266). El 

orden político spinoziano se caracteriza por la constante acción de los sujetos, esto 

es, el poder absoluto siempre está detentado por la multitud.  

La democracia, entonces, es una condición física y afectiva. Es la acción conjunta y la 

pasión de los cuerpos mediante las cuales los individuos se vuelven más capaces de 

perseverar en su ser, más capaces de defenderse contra fuerzas contrarias y, lo que es 

más importante, más capaces de reconocer e incorporar esos poderes comunes 

(Sharp, 2011: 604). 

 

El orden político spinoziano no construye ninguna voluntad general (Rousseau, 

2003), no existe una alineación, sino que existe una afirmación de la potencia de los 

sujetos. “No hay multitud, porque este concepto no es descriptivo sino constitutivo; 

no indica opacamente un mundo de pasiones tristes, sino que genera el mundo de 

las pasiones alegres, es una política opuesta a la muerte” (Negri, 2021: 98).  La 

imaginación spinoziana en un sentido político es la anticipación de la construcción 

de instituciones. En la imaginación se muestra la capacidad de los sujetos para 

pensar alternativas al estado actual de las cosas.  

Los sujetos spinozianos son potencia y devenir, en Spinoza se establece una 

diferencia entre potestas y potentia:  

De hecho, la relación entre poder y potencia queda completamente invertida, y solo 

la potencia, construyéndose, solo la potencia de los muchos, haciéndose construcción 

colectiva puede fundar un poder. Un poder que, en este marco, no es contemplado 

como una sustancia, sino como producto del proceso continuamente reabierto por la 

potencia de la multitud o hacia la construcción colectiva (Negri, 2011: 43). 

 

La construcción del orden político viene afirmada por un proceso continuo a partir 

del trabajo de la multitud y su aumento de potencia. “La potencia de la multitud es 

la premisa positiva de la constitución del derecho, su esencia productiva y 

actualizante”. (Bove, 2009: 285).  A diferencia del estado de naturaleza, donde 

predominan el miedo y la soledad, el paso a la sociedad no implica un mecanismo 



105                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

contractualista, sino un paso de integración ontológica, “de la soledad a la multitud, 

a la socialidad que, en sí y para sí suprime el miedo” (Negri, 2011: 48).  

Al afirmar la alegría y la potencia de la acción se enfrentan a todo aquello que 

intente disminuir la potencia.  “El derecho de resistencia es pues, por esencia, la 

potencia natural de la multitud misma: es su derecho de guerra, y ese derecho sigue 

siendo derecho de guerra, incluso cuando se encuentra parcialmente en el seno de 

las instituciones” (Bove, 2009: 300). Antes que John Locke en el Segundo tratado sobre 

el gobierno civil en donde se pretende construir una teoría política de la resistencia 

(Locke, 2010). “Es esencialmente en actos, [...] es un sí a la vida, a la solidaridad 

humana, a la libertad y a la paz. […] la resistencia es fundamentalmente 

antinihilista” (Bove, 2009: 310). La resistencia se encuentra en la misma constitución 

ontológica del conatus, en su proposición activa se opone a aquello que tiende hacia 

la tristeza.  No obstante, esa resistencia, según Matheron, crea una especie de 

negatividad, un mecanismo normativo de represión y una base social de odio 

irreductible. Precisamente, aunque pensemos Estado ideal parece que existe una 

negatividad inherente.  

[En el] régimen de la pasión, es imposible querer esta represión sin sentir una 

indignación, al menos virtual, contra todos aquellos que potencialmente merecerán 

ser sometidos a ella. No es que la indignación sea indispensable para el ejercicio de la 

represión; más bien, es un efecto secundario ineludible del mismo. (Matheron, 2021: 

134).  

 

De hecho, al final hay algo radicalmente malo en la naturaleza de cada Estado. La 

lectura de Matheron nos ayuda a entender la ambivalencia de la política spinoziana 

como una simple afirmación de un devenir gozoso, sino que parece que el costo a 

pagar por la inmanencia de la democracia es su misma fragilidad, esta atravesada 

constantemente por esta negatividad y tensión. Precisamente, aunque las leyes 

tengan un alto grado de perfección no podrían eliminar el antagonismo social 

(Macherey, 2006).      

 



106                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

8. Reflexiones finales 

Este ensayo sostiene que a partir de Hobbes y Spinoza podemos pensar que la 

construcción de un cuerpo político tiene una relación estrecha con la producción de 

afectos, “pero sensibilizar las ideas no es otra cosa que dotarlas de potencia, ya que 

implica asociarles afecciones del cuerpo […] y, por tanto, volverlas capaces de 

afectar” (Lordon, 2017: 76). Precisamente, Spinoza sostiene que la construcción 

política comprende las condiciones ontológicas se juegan en un campo afectivo, esto 

es, de la relación del sujeto con e exterior.  Spinoza considera que la libertad depende 

de las condiciones de posibilidad para transformar las pasiones tristes en pasiones 

alegres. Por el contrario, en el pensamiento hobbesiano parece que el precio a pagar 

para emancipar al sujeto del miedo opera en una transferencia del derecho natural a 

la figura del soberano. La comunidad política hobbesiana es producto de una forma 

ambivalente de entender el miedo, pues es la causa de la inseguridad en el estado de 

naturaleza, y al mismo tiempo es la que mantiene el orden en el Estado civil.   

Quizás uno de los aportes más contundentes de la obra hobbesiana es su concepción 

antropológica del poder como derecho natural de los hombres, causa de la anarquía 

y justificación del Estado. La seguridad o inseguridad para Hobbes está en el grado 

de dispersión o concentración del poder. Mientras más disperso se encuentre, más 

inseguridad hay (Arbeláez, 2009: 122). 

 

Una de las preguntas más importantes que se formula Spinoza en el Tratado teológico-

político es: ¿Por qué luchan los hombres por su servidumbre como si se tratada de su 

salvación? El conatus es aquello que persevera en su ser, “incluso a través de los 

prejuicios y la superstición (esto es, venenos), el conatus tiende obstinadamente a la 

afirmación de la vida” (Bove, 2009: 186). Es decir, lo que en función de la razón no 

representaría ideas adecuadas, tiene una eficacia en la conservación del ser. No 

obstante, la construcción de la seguridad a treves del miedo es una impotencia, pero 

que proviene de un deseo razonable (Hobbes, 2010; Spinoza, 2010; Bove, 2009). Sin 

embargo, la Ética es un esfuerzo por construir una comunidad de pasiones alegres 

que aumentan la potencia del conatus. Precisamente, aquello que propicia el caos en 

el pensamiento hobbesiano, en el pensamiento de Spinoza es la afirmación de una 



107                                                                                                                                          ISSN-e 2683-2518 

 
 

 
Euphýia: 19:35 (2025)  

comunidad política, “[como] la fuerza actual que destruye el estado de cosas 

presente, cuando éste aparece marcado por el miedo, el terror y la muerte” (Negri, 

2011: 138).  La política spinoziana construye una comunidad a través de la alegría, 

pasiones activas que forman parte de una política modal.      

 

Referencias. 

Arbeláez, A. (2009). “La noción de seguridad en Thomas Hobbes”. Revista Facultad de 

Derecho y Ciencias Políticas, 39(110), 97–124.  

Balibar, É. (1995). Spinoza y la política. Buenos Aires: Prometeo. 

Becerril-Rojas, J. (2020). Juego de regímenes: La construcción del Estado moderno 

contractual desde la perspectiva de la teoría de juegos. Revista de Ciencias 

Sociales, (169), 171–190. 

Bennett, J. (1984). A study of Spinoza’s Ethics. Indianapolis: Hackett Publishing. 

Binmore, K. (1994). Game theory and the social contract. Volume I. Cambridge: MIT 

Press. 

Bobbio, N. (1985). El modelo iusnaturalista. En N. Bobbio & M. Bovero, Origen y 

fundamentos del poder político (pp. 67–93). México: Grijalbo. 

Bobbio, N. (1992). Hobbes. México: Fondo de Cultura Económica. 

Bove, L. (2009). La estrategia del conatus. Afirmación y resistencia en Spinoza. Madrid: 

Tierra de Nadie. 

Canetti, E. (1978). La provincia del hombre. Milano: Adelphi. 

Carriero, J. (2011). Conatus and perfection in Spinoza. Midwest Studies in Philosophy, 

35, 69–92. 

Christov, T. (2017). The invention of Hobbesian anarchy. Journal of International 

Political Theory, 13(3), 296–310.  

Curley, E. (1988). Behind the geometrical method: A reading of Spinoza’s Ethics. Princeton, 

NJ: Princeton University Press. 

Esposito, R. (2006). Communitas. Origine e destino della comunità. Torino: Einaudi. 

Foucault, M. (2011). Seguridad, territorio y población. México: Fondo de Cultura 

Económica. 

Gauthier, D. (1969). The logic of Leviathan. Oxford: Oxford University Press. 

Gauthier, D. (2000). La moral por acuerdo. Madrid: Gedisa. 

Gauthier, D. (2001). Hobbes: The law of nature. Pacific Philosophical Quarterly, 82(2), 

258–284. 

Hamilton, J. J. (2013). The origins of Hobbes’s state of nature. Hobbes Studies, 26(2), 

152–170.  

Hampton, J. (1995). Hobbes and the social contract tradition. Cambridge: Cambridge 

University Press. 

Hobbes, T. (1992). Behemoth. Madrid: Tecnos. 



108                                                                                                                            Luis Alberto Jiménez Morales  
 

Euphýia: 19:35 (2025)        ISSN-e 2683-2518 

Hobbes, T. (2000). De Cive. Madrid: Alianza Editorial. 

Hobbes, T. (2002). Diálogo entre un filósofo y un jurista. Madrid: Tecnos. 

Hobbes, T. (2006). Discursos histórico-políticos. Buenos Aires: Gorla. 

Hobbes, T. (2010). Leviatán o la materia, forma y poder de una república eclesiástica y civil. 

México: Fondo de Cultura Económica. 

Hübner, K. (2018). Spinoza’s unorthodox metaphysics of the will. En M. Della Rocca 

(Ed.), The Oxford handbook of Spinoza (pp. 343–369). Oxford: Oxford 

University Press. 

Kavka, G. (1986). Hobbesian moral and polítical theory. Princeton, NJ: Princeton 

University Press. 

Locke, J. (2010). Segundo tratado sobre el gobierno civil. Madrid: Alianza Editorial. 

Lordon, F. (2017). Los afectos de la política. Zaragoza: Prensas Universitarias de 

Zaragoza. 

Macherey, P. (2006). Hegel o Spinoza. Buenos Aires: Tinta Limón. 

Martínez, M. (2008). Hobbes y la moral egoísta en el estado de naturaleza. Ideas y 

Valores, 57(136), 5–25. 

Matheron, A., Del Lucchese, F., & Maruzzella, D. (2020). Politics, ontology and 

knowledge in Spinoza. Edinburgh: Edinburgh University Press. 

Negri, A. (2015a). La anomalía salvaje. Un estudio sobre poder y potencia en Baruch 

Spinoza. Buenos Aires: Waldhuter. 

Negri, A. (2015b). El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas a la modernidad. 

Madrid: Traficantes de Sueños. 

Ricci Cernadas, G. (2021). La venganza como el fundamento de la comunidad en 

Spinoza. Anacronismo e Irrupción. Revista de Teoría y Filosofía Política Clásica y 

Moderna, (11), 42–71. 

Rossi, P. (1979). I segni del tempo. Torino: Feltrinelli. 

Rousseau, J.-J. (2003). El contrato social. Discursos. Buenos Aires: Losada. 

Sharp, H. (2005). Why Spinoza today? Or, “A strategy of anti-fear”. Rethinking 

Marxism: A Journal of Economics, Culture & Society, 17(4), 591–608. 

Skeaff, C. (2018). Becoming polítical: Spinoza’s vital republicanism and the democratic 

power of judgment. Chicago: University of Chicago Press. 

Spinoza, B. (2006). Tratado de la reforma del entendimiento. Madrid: Alianza Editorial. 

Spinoza, B. (2010). Tratado político. Madrid: Alianza Editorial. 

Spinoza, B. (2022a). Ética. Madrid: Alianza Editorial. 

Spinoza, B. (2022b). Tratado teológico-político. Madrid: Alianza Editorial. 

Tatián, D. (2009). Spinoza y la paz. Conatus. Revista de Filosofía de la Universidad 

Nacional de Córdoba, 3(5), 45–50. 

Torres, S. (2012). “Mirarse a la cara”: Venganza, memoria y justicia entre Hobbes y 

Spinoza. Anacronismo e Irrupción. Revista de Teoría y Filosofía Política Clásica y 

Moderna, 2(2), 58–88. 

Viljanen, V. (2011). The meaning of the conatus doctrine. En Spinoza’s geometry of 

power (pp. 105–144). Cambridge: Cambridge University Press. 

 


