81 6%]9 {7)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

VARIA

Conservacion y resistencia: lecturas politicas de Hobbes y
Spinoza desde los afectos

Conservation and resistance: political readings of Hobbes and
Spinoza from the perspective of affection

Luis Alberto Jiménez Morales
Universidad Autéonoma Metropolitana-Xochimilco
ljimenezm@correo.xoc.uam.mx

Recepcion: 22/07/2025 — Aprobacion: 30/07/2025

Euphyia: 19:35 (2025)



82 Luis Alberto Jiménez Morales

Resumen

Este articulo examina la configuracion de la comunidad politica en el pensamiento
de Thomas Hobbes y Baruch Spinoza desde una perspectiva centrada en los afectos.
En Hobbes, el orden politico surge de la transferencia del derecho natural al
soberano, articulando una racionalidad afectiva basada en el miedo y la busqueda de
seguridad. Esta transferencia constituye una estrategia de conservacion que
subordina la voluntad individual a una figura trascendente. En contraste, Spinoza
desarrolla una concepcion inmanente de la comunidad politica, donde el conatus —el
esfuerzo por perseverar en el ser — se manifiesta como potencia afirmativa y base de
una resistencia colectiva. Desde esta perspectiva, la politica no se funda en la
negacion del miedo, sino en la produccion de pasiones alegres que fortalecen la
accion comun. A través de un andlisis comparativo, se sostiene que tanto en Hobbes
como en Spinoza la comunidad politica es inseparable de la gestion de los afectos,
aunque orientada hacia fines radicalmente distintos: conservacién y obediencia en el

primero, resistencia y afirmacion en el segundo.

Palabras clave: Afectos, Comunidad politica, Conatus, Conservacidn, Resistencia

Abstract

This article examines the configuration of political community in the thought of
Thomas Hobbes and Baruch Spinoza from a perspective grounded in affect theory.
In Hobbes, political order arises from the transfer of natural right to a sovereign,
articulating an affective rationality based on fear and the pursuit of security. This
transfer constitutes a strategy of conservation that subordinates individual will to a
transcendent figure. In contrast, Spinoza develops an immanent conception of
political community, in which the conatus—the striving to persevere in one’s being —
emerges as an affirmative force and the foundation of collective resistance. From this

perspective, politics is not based on the negation of fear, but on the production of

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



83 6%]9 {9)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

joyful passions that strengthen common action. Through a comparative analysis, the
article argues that in both Hobbes and Spinoza, political community is inseparable
from the management of affects, although oriented toward radically different ends:

conservation and obedience in the former, resistance and affirmation in the latter.

Key words: Affections, Political Community, Conatus, Conservation, Resistance

1. Introduccion.

Una de las grandes discusiones que se han dado en torno al pensamiento de Hobbes
y Spinoza son la idea de la formacién de las sociedades politicas en ambos
pensadores. La idea que aparece en Hobbes remite a un contrato inicial, un momento
originario donde los individuos establecen un contrato para su mutua seguridad.
Matheron (2021) nos ha mostrado que la sociedad politica en Spinoza no podria
pensarse a través de los supuestos contractualistas hobbesianos. Entonces, seria
productivo pensar que ambos modelos de comunidad politica pueden articularse a
través de la producciéon de afectos. Spinoza va a encontrar que la esencia de la
politica tiene relacién con la resistencia alegre de los sujetos, la cual es activamente
una esencia del conatus (Bove, 2006; Matheron, 2021; Negri, 2011; Deleuze, 2022). Por
el contrario, para Hobbes, una de las cuestiones esenciales tiene que ver con el orden
y la conservacion (Bobbio, 1992; Gauthier, 2000). ;Cémo se configuran los afectos
como fundamento del orden politico en cada autor y qué consecuencias politicas
tiene esto?

Para Canetti, Hobbes es el filésofo que no enmascara el comportamiento
humano, es el pensador que sabe qué es el miedo, dird que después de tanto tiempo
todo sigue atrayéndonos a Hobbes (Canetti, 1978). “El tiene el coraje de decirnoslos
sin subterfugios, sin circunloquios, sin reticencias: ese miedo es el nuestro propio, en

el sentido mas extremo en que nosotros los hombres, no somos otra cosa que miedo”

Euphyia: 19:35 (2025)



84 Luis Alberto Jiménez Morales

(Esposito, 2006: 4). Hobbes dird en De Cive: “[El] miedo mutuo se debe en parte a la
igualdad natural entre los hombres y en parte a la voluntad que tienen de hacerse
dafio mutuamente [...] no podemos esperar de otros ni prometernos a nosotros
mismos la menor seguridad” (Hobbes, 2000: 58). Al emancipar al sujeto del miedo
se configura una tercera instancia, se pasa del estado de miedo al miedo al Estado
(Esposito, 2006).

La politica de Spinoza pretende eliminar cualquier posibilidad de
transferencia trascendental de la potencia hacia el poder, precisamente, se propone
desarticular el paso del derecho natural al derecho positivo centrado en elementos
trascendentes (Negri, 2021). Diria Spinoza que su diferencia con relacion a Hobbes es
su posicion incolume con relacion al derecho natural, esto es, a ningtin magistrado le
corresponde mas derecho sobre los stibditos que él tiene sobre si mismo. Para
Spinoza, el Estado no puede simplemente eliminar el miedo, debe de existir una
transmutacion de la relacion afectiva, afirmando las pasiones alegres. Para Spinoza,
las pasiones alegres son por definicion mas fuertes que las tristes (Sharp, 2011). La
propuesta spinoziana es una anomalia salvaje que trastoca aquel ordenamiento que
no esté constituido por la multitud (Negri, 2015).

La lectura que se propone en este articulo tiene que ver con la construccion de
una politica de los afectos (Lordon, 2017), no mirar solamente hacia adentro del
sujeto, sino entender que los afectos tienen una relacion del sujeto consigo mismo y

con el exterior, la politica es el juego de los afectos.

2. Racionalidad y estado de naturaleza

La reflexion sobre la génesis de la comunidad politica hobbesiana esta atravesada
por el tema de la racionalidad y las pasiones. La racionalidad hobbesiana forma
parte de complejo andlisis que debe ser explicado a partir del modelo del estado de

naturaleza. La propuesta tedrica del estado de naturaleza hobbesiano desafia

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



85 6%]9 {7)/ a ISSN-e 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

cualquier principio de autoridad que sea externa al individuo. Precisamente, uno de
los fundamentos del pensamiento hobbesiano es que la razon y las pasiones se
encuentran entrelazadas. “Hobbes consideraba el estado de naturaleza como una
condicion de pasiones y deseos, lo que, a su vez, crea conflicto y desconfianza entre
los individuos donde no existe regla ni justicia” (Shatara, 2016: 211). Los individuos
en el estado de naturaleza aparecen atomizados, en efecto, se pretende explicar el
surgimiento de la sociedad a través de una explicacion atomista (Bobbio, 1992).

En el ensayo de Zarka La décision métaphysique de Hobbes intenta pensar
rendimiento tedrico de este supuesto tedrico del estado de naturaleza. La annihilatio
mundi es similar al problema cartesiano que se plante6 en las Meditaciones
metafisicas. Zarka considera que en Descartes la annihilatio mundi conducen a una
transformacion de la ontologia, pues retorna nuevamente a la sustancia. La
annihilatio mundi separa la representacion del ser (Zarka, 1987). Zarka entiende que
en la imagen devuelta por la annihilatio mundi del espacio subjetivo, el individuo
aparece como el punto de partida de la politica y la probleméatica argumentativa se
centra en encontrar los medios para superar el autoencierro en la direccion de una
comunidad de reconocimiento y de reciprocidad (Zarka, 1987: 251). Ciertamente, la
posibilidad de la annihilatio mundi configura una idea de orden politico (Jiménez,
2023).

Ciertamente, en el estado de naturaleza los seres humanos se encuentran
atomizados en un entorno abstracto. En la condicion caracteristica del estado de
naturaleza todos los individuos poseen deseos similares, Hobbes sostiene que los
seres humanos no tienen las mismas aptitudes cognitivas, pero todos son
susceptibles de ser destruidos y de aniquilar a los demas (Gauthier,1969; Jiménez,
2023). Los derechos de autopreservacion y autodefensa tal como fueron pensados
por Hobbes en el estado de naturaleza, aumenta la inseguridad al permitir
virtualmente cualquier tipo de comportamiento” (Hamilton, 2013). Incluso el mas

débil podria matar al mas fuerte mediante secretas maquinaciones o uniéndose con

Euphyia: 19:35 (2025)



86 Luis Alberto Jiménez Morales

otro (Hobbes, 2010). “Hobbes utiliza la expresion estado de naturaleza para referirse
a un estado de libertad natural, sin connotaciones religiosas” (Hamilton, 2013: 154).
Entonces, la igualdad en el estado de naturaleza hobbesiano podria ser mas notoria
si se toma en cuenta que, “si dos hombres desean la misma cosa, y en modo alguno
pueden disfrutarla ambos, se vuelven enemigos, y en el camino que conduce al fin
[...] tratan de aniquilarse o sojuzgarse uno al otro” (Hobbes, 2010: 101). Esto quiere
decir que en el estado de naturaleza todos los hombres tienen derecho a todas las
cosas, por tanto, la diferencia entre ius (derecho) y utile (beneficio) queda anulada.
En De Cive se menciona: “la naturaleza ha dado todo a todos” (Hobbes, 2000). Se
funda una igualdad natural en un sentido ontoldgico. “Cuando las personas no
tienen el poder de detenerse a si mismas, surge el fendémeno de que todos son
iguales y libres. [...] La vida de cada hombre es vivir, y el hombre destruye a cada
ser humano que ve como un elemento de amenaza” (Sheikh, Hassan & Rashid, 2020:
42). La igualdad ontoldgica en el estado de naturaleza establece una condicion
incierta. “Los hombres tienden inercialmente a mantenerse en vida, y chocan con
otros hombres que tratan (inercialmente) de hacer lo mismo” (Villaverde, 2021: 317).
El individuo, segin Hobbes, tiene un instinto innato de autoconservacion.

En el pensamiento de hobbesiano existe una pregunta fundamental: ;Existe
una posibilidad de salir del estado de naturaleza? Hacia el final del capitulo XIII del
Leviatin aparece esta referencia:

Todo ello puede afirmarse de esa miserable condicion [aquella que se presenta en el
estado natural y que representa el miedo] en que el hombre se encuentra por obra de
la simple naturaleza, si bien tiene una cierta posibilidad de superar ese estado, en
parte por sus pasiones, en parte por su razén (Hobbes, 2010: 104).

La naturaleza humana hobbesiana se caracteriza por su caracter racional y pasional.
Como hemos mencionado, la comprension de la naturaleza humana en Hobbes debe
de tener en cuenta que la razén y las pasiones se entrelazan. Para Hobbes, la
posibilidad de salir del estado de naturaleza involucra la comprension de estos dos

conceptos. Las pasiones implican que los hombres podran salir del estado natural

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



87 6%]9 {9)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

por el temor a la muerte y el deseo de una vida confortable; y el segundo refiere a la
razdén, senala a las leyes de naturaleza y al computo privado que cada individuo
puede realizar. “La racionalidad o irracionalidad del individuo, en el estado pre-
politico, no se determina en funcion de un obrar conforme a las leyes o preceptos de
la razon natural, sino que se determina en funcion de un calculo privado” (Branda,
2008: 80). Precisamente, la razon establece las condiciones adecuadas en que puede
darse la paz y las pasiones — principalmente el miedo a la muerte— impulsan al
hombre a intentar salir del estado de naturaleza. “El estado de naturaleza es una
condicion de incertidumbre moral porque no hay nadie que defina y haga cumplir
normas comunes. Cada uno debe decidir lo que es correcto para si mismo”
(Hamilton, 2013: 160). No obstante, aunque el estado de naturaleza parece ser un
lugar de incertidumbre moral, podemos encontrar que el individuo se caracteriza
por tener dos elementos: razon y pasiones. Asi, parece que desde hay afectos muy

particulares que dan forma a la comunidad politica hobbesiana.

3. Estado de naturaleza y el miedo

Perez Zagorin en su libro Hobbes and the law natural considera que existe una
direccion légica del derecho natural fundado en una idea de autoconservacion y la
disposicion de las leyes naturales que tienden a la conservaciéon de la paz (Zagorin,
2016). Las personas en el estado de naturaleza deben hacer todo lo posible por
observar las leyes naturales que proporcionan estandares racionales para la
autoconservacion y que nos ordenan hacer lo que promueve nuestra supervivencia y
evadir lo que conduce a nuestra destruccion (Hamilton, 2013). Eso lo menciona
Hobbes en la primera y mas fundamental ley de naturaleza: “cada hombre debe de
esforzarse por la paz, mientras tiene la esperanza de lograrla; y cuando no puede
obtenerla, debe de buscar y utilizar todas las ayudas y ventajas de la guerra (Hobbes,

2010: 107). Esta primera ley de naturaleza nos permite comprender el tema de la

Euphyia: 19:35 (2025)



88 Luis Alberto Jiménez Morales

racionalidad en Hobbes, pues nos permite entender su naturaleza condicional
(Hampton, 1995; Kavka, 1986).

Pettit sostiene que el modelo de la teoria de juegos es insuficiente para darnos
una vision precisa del estado de naturaleza y la racionalidad de Hobbes, pues la
desercion solitaria que solo deberia de atraer al necio no representa la tentacion con
la mayor recompensa como en el dilema del prisionero.

Aqui, el mejor resultado para todas las partes es la cooperacion conjunta y el
unico problema es que el peor resultado de todos es cooperar mientras otros
desertan. El problema es de seguridad, no de cumplimiento. Todo el mundo
esta dispuesto a cooperar y beneficiarse de la cooperacion, pero sdlo si existe
la seguridad de que los demads serdn racionales y cooperaran también. El
juego se acerca a la caza del ciervo, como ha sido analizado recientemente por
Bryan Skyrms (2003). Donde el dilema del prisionero se presenta en una
historia de dos prisioneros a quienes un fiscal astuto les da una dificil
eleccion, la caza del ciervo o venado se basa en una sugerencia del discurso de
Rousseau sobre la desigualdad. “Si habia que cazar un ciervo, todos veian que
para tener éxito, debia cumplir fielmente con su puesto; pero si una liebre
llegaba a estar al alcance de cualquiera de ellos, no deberia de dudar de
perseguirla y, habiendo capturado su presa, le importaba muy poco si al
hacerlo hacia que sus companeros perdieran la suya” [...].

El cambio del dilema del prisionero en el juego de la caza del siervo es
precisamente que mientras que la cooperacion individual sigue siendo el peor
resultado, la cooperacion conjunta se vuelve mas atractiva que la desercion
individual o conjunta. Asi, aunque nadie se sienta tentado a abandonar a los
demads, cada uno querra tener la seguridad de que los demds van a cooperar
antes de cooperar ellos mismos (Pettit, 2008: 113).

El ensayo de Pettit pretende mostrar como el problema de la caza del ciervo es una
manera de representar la interacciéon que se presenta en el estado de naturaleza.
Pettit parece sugerir que el dilema del prisionero pierde de vista que la recompensa
individual muchas veces podria ser mds atractiva que la cooperacion, tal como
sucede cuando los sujetos abandonan a los demds para perseguir a la liebre.
Precisamente, la caza del ciervo muestra la interaccion a través de elecciones

tentadoras.

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



89 6%]9 {7)/ a ISSN-e 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

Dentro de la teoria de juegos el modelo del estado de naturaleza podria
reflexionar sobre las situaciones de conflicto y cooperacion entre agentes tomadores
de decisiones (Myerson, 1991). En la teoria de juegos la anticipacion podria no ser la
decision mas acertada en un lugar en el que existe la posibilidad de multiples
interacciones. En este momento surgira la pregunta: ;Cudndo es necesario cooperar?
La respuesta la formularemos a partir de un razonamiento que involucre el concepto
de racionalidad hobbesiana. Pensemos que la razon en Hobbes debe de ser
considerada como un computo que maximiza el beneficio propio.

Asi pues, habria que matizar algunos elementos en esta reflexion, es necesario
averiguar cuando el hombre hobbesiano determina que la recta razon le ha conferido
la posibilidad de cooperar. Kavka ha analizado la complicacion y dice:

Como estratega P predice si los otros se anticipardn, [...]. Pero, iniciando una
situacion similar los otros razonarian precisamente como P lo hace. Otra de las partes
P’ tendrd motivos para anticiparse si y sélo si €l espera que P y otros como él se
anticipen. Y espera que P (y los otros) se anticipen si tienen razones para anticiparse,
que tendran sélo si esperan que P’ (y los otros) tengan razon de anticiparse (Kavka,
1986: 103).

Pareceria que solo si se sabe que P actuard de esta manera, se determinaria que la
anticipacion no es la mejor opcion. Sin embargo, este argumento se refuta a si mismo
si consideramos que en el estado de naturaleza no existe mejor estrategia que la
anticipacion. ;Como saber de qué manera actuara P? La exégesis contemporanea de
Kavka nos dice que la alternativa dentro del estado de naturaleza es formar alianzas
para el beneficio mutuo (Martinez, 2008). Las alianzas para la mutua defensa
implican una accion cooperativa con los demas.

Incluir el tema de las multiples interacciones en el dilema del prisionero
trasforma sustancialmente las decisiones que toma cada jugador. Multiples
interacciones indica que los jugadores se encontraran un niimero indefinido de veces
en el futuro. El estado de naturaleza hobbesiano es un espacio abstracto donde los
recursos son escasos y los sujetos pueden encontrase en multiples ocasiones. En este

caso, el razonamiento de A seria el siguiente: si yo delato a B y en un futuro sale libre

Euphyia: 19:35 (2025)



90 Luis Alberto Jiménez Morales

se volverd mi enemigo. De hecho, A deduce que B hard lo mismo y no lo delatara,
entonces los dos saldrian en un ano. En esta circunstancia la situacion es similar para
Ay B, por lo que la decision de no delatarse entre ellos se presenta como la decision
Optima. Seguin Binmore, los dos jugadores podrian mejorar su situacion, y en un
horizonte infinito los dos deberian encontrar un equilibrio que les permita
abandonar el estado de naturaleza (Binmore, 1994). El dilema del prisionero en su
forma iterada revela que en este caso es mejor adoptar una estrategia cooperativa.
Martinich (2005) considera que en Hobbes existe una diferencia entre beneficios de
largo plazo y de corto plazo, por tanto, habria momentos en los cuales se intenta
maximizar el beneficio a largo plazo, tal como en la version iterada del dilema del
prisionero.

Los intérpretes -Kavka, Gauthier y Hampton- encuentran en el dilema del
prisionero un vinculo con el capitulo XV del Leviatin, y con la conocida discusiéon
que Hobbes sostiene con el necio.

Se establecen dos regiones, la region del estado natural (no-cooperativa) y la region
de autoimposicidon (cooperativa). La region no-cooperativa es la etapa original de
violencia y miedo. En ella, se da el proceso precontractual de disputa por el poder y
posterior coordinacion. El orden social equivale a la coordinacion colectiva para
minimamente acatar una tregua en la guerra de todos contra todos. (Becerril-Rojas.
2020: 187)

El dilema del prisionero traza los problemas de la anarquia en la teoria hobbesiana.
La solucién para la anarquia en la teoria de Hobbes se manifiesta en la institucion
del Estado. El Estado civil es el momento en el que la obligacion a cumplir las leyes
acttia como un requerimiento incondicional. La racionalidad hobbesiana se entrelaza
con las pasiones, es especifico con el miedo. El miedo y la razon en Hobbes articulan
una comunidad politica, esto es, el miedo y la razén le permiten al sujeto salir del
estado de naturaleza, el miedo a la muerte violenta impulsan al individuo a cooperar
y mediante un coémputo racional los sujetos deciden cuando cooperar, lo cual
podemos ver en la segunda ley de naturaleza: “que uno acceda, si los demas

consienten también, y mientras se considere necesario para la paz y defensa de si

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



91 6%]9 {7)/ a ISSN-e 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

mismo, a renunciar a este derecho a todas las cosas y a satisfacerse con la misma
libertad” (Hobbes, 2010: 107). La racionalidad de los individuos hobbesianos
pretende maximizar el beneficio propio (Grueso, 2012). En Hobbes el temor y la

razon dan forma a una comunidad politica.

4. Estado civil

La linea argumentativa de la filosofia hobbesiana pretende decir que las leyes
naturales no son suficientes para garantizar la paz, aun es necesario establecer un
orden que garantice el cumplimiento de dichas leyes. La sentencia que aparece en la
edicion latina del Leviatin dice: “Autoritas, non veritas facit legem”, quiere decir que la
autoridad y no la verdad hace la ley. Cuando Hobbes dice que la autoridad hace la
ley, no refiere en modo explicito a que el soberano sea el que tenga que declarar el
estado de emergencia, sino que la autoridad que no es otra cosa que el maximo
artificio de la razon que debe satisfacer las pasiones. El “mdaximo artificio de la
razon” refiere al ejercicio de la recta razén. Hobbes considera que las leyes naturales
y civiles no difieren en modo alguno, por lo que al cumplir las leyes civiles se estan
cumpliendo los preceptos de la razén:

Por tal razon, la ley de naturaleza es una parte de la ley civil en todos los Estados del
mundo. Reciprocamente también, la ley civil es una parte de los dictados de la
naturaleza, ya que la justicia, esto es, el cumplimiento del pacto y el dar a cada uno lo
suyo es un dictado de la ley de naturaleza. Ahora bien, cada stubdito en un Estado ha
estipulado su obediencia a la ley civil; [...] por tanto, la obediencia a la ley civil es
parte, también, de la ley de naturaleza (Hobbes, 2010: 2019-20).

Ahora bien, dado que en el estado natural no se pueden cumplir todos los pactos, es
necesario que exista otro estado donde se garantice el cumplimiento de la relacion
contractual, ese estado es para Hobbes el estado de civilidad, donde existe un
soberano que es el que garantiza el cumplimiento de las leyes. Hobbes dice que la

causa final del establecimiento del estado de civilidad, “es el cuidado de su propia

Euphyia: 19:35 (2025)



92 Luis Alberto Jiménez Morales

conservacion y, por afadidura, el logro de una vida mas armonica; esto es, el deseo
de abandonar esa miserable condicion de guerra” (137). “Abandonar esa miserable
condicion de guerra’, refiere a la posicion moral de Hobbes. Ya al final del capitulo
XIII Hobbes habia dicho, que las pasiones que impulsan al hombre a salir del estado
de naturaleza son el miedo y el deseo de tranquilidad.

El objetivo principal del establecimiento del estado de civilidad es emancipar
al hombre del miedo. Segun Hobbes, esto sélo se puede cumplir en un estado civil,
porque: “los pactos que no descansan en la espada no son mas que palabras, sin
fuerza para proteger al hombre” (137). La intencién de establecer un Estado con un
soberano que haga cumplir las leyes dice Hobbes, es el deseo de que las leyes
naturales se vean realizadas. El movimiento de las pasiones (miedo) en el hombre
hobbesiano abre la posibilidad para el cumplimiento de las leyes porque mediante
los dictados de la recta razon se perciben los beneficios o castigos de incumplir los
pactos en el estado civil. El acuerdo del “maximo artificio de la razéon” —segun lo
anterior— debe demostrar que la multitud de hombres se dirige hacia la misma
direccidn para que exista consentimiento.

El ejemplo que pone Hobbes en el capitulo XVII argumentando en contra de
Aristoteles es importante, ya que marca enfaticamente un elemento fundamental de
su filosofia. Hobbes consideraba que el hombre en modo alguno es un animal
politico: “mas alla de los sentidos, de la imaginacién, de la memoria, de la prudencia,
de la deliberacién, —que son caracteristicas de todos los animales y en consecuencia
también del hombre- no existe en el hombre algan act of mind que sea en él
naturalmente instintivo” (Rossi, 1979: 234). La opinién de Hobbes es que la razon es
adquirida artificialmente, pues las facultades que caracterizan al hombre y que lo
hacen distinto de los animales, son adquiridas y desarrolladas por el estudio y el
trabajo (Rossi, 1979).

El ver realizadas las leyes es el motivo de que todos pacten y transfieran sus
voluntades a un hombre o0 a una asamblea de hombres, o formulado de esta manera:

“autorizo y transfiero a este hombre o asamblea de hombres mi derecho de

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



93 6%]9 {9)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

gobernarme a mi mismo, con la condiciéon de que vosotros transferiréis a €l vuestro
derecho, y autorizareis todos sus actos de la misma manera” (Hobbes, 2010: 141).
Todo esto con la finalidad de que sea solamente una voluntad la que actué. Todos
deberdn de reconocerse en los actos que realice esa voluntad, porque todos han
consensuado que ésta sea establecida. El Estado es esa gran multitud de individuos
que ha pactado entre si para tener un poder comun que haga cumplir las leyes, con
las cuales se garantiza la paz. El pacto para la creacién del Estado, en términos
hobbesianos crea una situacion social favorable, esto es, la sociabilidad y la paz en si
mismas aparecen como una especie de utilidad para el individuo, pues éstas le
emancipan de los peligros que aparecen en el estado de naturaleza, o como diria el
mismo Hobbes “la causa, en general que mueve a un hombre a convertirse en
subdito de otro es, [...], el miedo a no poder conservarse de otra forma” (Hobbes,
2005: 212). Asi, podemos ver como principalmente esta pasion es la que impulsa al
hombre a crear un Estado.

En la medida en que Hobbes presenta su idea de soberano, él considera que se
ha entregado el derecho de resistencia. En este sentido, es menester distinguir que el
unico poder que Hobbes consideraba irresistible es el poder politico. Lo irresistible
del poder politico se presenta en la representacion de la racionalidad juridica, la no
resistencia implica para la filosofia hobbesiana la constitucion del poder racional.
Hobbes considera que la realizacion de un poder politico exige una soberania
absoluta, como €l dice: “el poder de un general es absoluto y, en consecuencia, existe
un poder absoluto [...], ninguna persona natural o juridica (civil), puede transferir a
otro mas poder que el que posee ella misma” (226). Esta cita es importante, en
primera instancia Hobbes deduce a priori la condicion absoluta porque el poder de
un general es absoluto, y después la prueba a posteriori, puesto que si el poder
absoluto existe es porque los individuos estan privados del derecho a todas las cosas.
Por lo tanto, ningtn individuo por si solo tiene la suficiente fuerza para castigar al

soberano, el soberano es la construccion artificial de todos y nadie puede superar la

Euphyia: 19:35 (2025)



94 Luis Alberto Jiménez Morales

fuerza de todos que ha sido otorgada mediante el consenso. El soberano se presenta
como el poder que representa e interpreta la recta razén. Cualquier individuo que se
oponga al soberano implicaria un retorno al estado de naturaleza (Hobbes, 2002;
2005).

Si lo ponemos en la formula condicional de Gauthier quedaria del siguiente

modo:

1.- Si A autoriza a B, y si A entonces realiza algunos actos incompatibles con su
autorizacién de B, entonces A de este modo retira su autorizacién de A.

2.- Por lo tanto, si A autoriza a B, y si A tiene una obligaciéon de no retirar su
autorizacion de B, entonces A tiene una obligacion para no realizar actos
incompatibles con su autorizacion de B.

3.- Pero si A es un sujeto, entonces A autoriza a su soberano, y A tiene obligacién de
no retirar su autorizacion de su soberano.

4.- Por lo tanto, si A es un sujeto, entonces A tiene una obligacion de no realizar actos
incompatibles con su autorizacion a su soberano (Gauthier, 1969: 150).

La propuesta anti-anarquica de Gauthier muestra de forma clara que, la autorizacion
lleva consigo la idea de una obligacion. La obligacion politica necesita incluir
elementos que no se opongan al soberano. La obligacion politica oculta el riesgo; lo
oculta como sometimiento del estado de naturaleza. La propuesta fundamental de la
filosofia de Hobbes propende hacia la completa transferencia de derechos como una
linea elemental en la obligacion politica.

Hobbes afiade con relacién a la obligacion politica, que el soberano es el juez
de lo que es necesario para la paz y defensa, solamente en los casos en los que se
pueda tornar peligroso para la auto-preservacion, se puede recurrir a la excepcion de
la obediencia. No olvidemos que, ante todo, el sujeto hobbesiano esta obligado a
seguir las leyes de la naturaleza que todavia habitan dentro de él. Para Hobbes, la
obediencia (miedo) al soberano es la esencia de la conservacion de la sociedad
politica, porque si existe una gran observancia a las leyes, hay mayor probabilidad
de seguridad. La seguridad en Hobbes es producto de una transferencia que se

explica en la obediencia.

En Hobbes, el éxito social del sujeto pensante es su desaparicion misma en la
automatizacion; el sujeto racional es el sujeto funcional, esto es, el autémata

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



95 6%]9 {7)/ a ISSN-e 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

totalmente sujeto a los fines de la soberania cuya estrategia (o su teleologia) es tanto
mas perfecta cuanto que estd atada a priori las condiciones politicas de existencia
(Bove, 2009: 274).

Todo lo anterior refiere a la esencia de la obligatoriedad politica dentro de la teoria
de Hobbes; el objetivo de la existencia del soberano es el mantenimiento de la
sociedad politica. La teoria politica hobbesiana se fundamenta en su preocupacion
por la ausencia de un orden politico, preocupacion que se expresa con gran claridad
en el Behemoth. Al principio se refiere a la guerra civil en Inglaterra como un suceso
histérico lleno injusticias (Hobbes, 1992). La transferencia de los derechos naturales a
la figura del soberano es el precio que los sujetos pagan por la conservacion, el

soberano no elimina el miedo, sino que lo hace seguro (Esposito, 2006).

5. Conatus

La cuestion del conatus en Spinoza remite a la configuracion del sujeto en su relacion
consigo mismo y con el exterior. Ciertamente, esta relacion que sostiene el filésofo
holandés de permanencia y cambio se explica a partir del conatus. En la Etica III
proposicion 6 se refiere al conatus como el esfuerzo de perseverar en su existencia.
“Cada cosa se esfuerza, cuanto estd a su alcance, por perseverar en su ser” (Spinoza,
2022: 220). Esta definicion del conatus, “Ontoldgicamente hablando, el argumento del
conatus de Spinoza sostiene que el ser humano, como cualquier otra cosa finita, es un
agente que se esfuerza por preservar su la existencia como su rasgo esencial”
(Aksoy, 2021: 115). El conatus no es unicamente algo que tenga que ver con la
existencia del hombre como una tendencia motriz para la supervivencia sin ningtn
objetivo en si (Carriero, 2011; Bennett, 1984), sino que todas las cosas singulares
participan de esto, “la potencia por la que las cosas singulares- y, por consiguiente, el
hombre- conservan su ser es la misma potencia de Dios, o sea, de la Naturaleza”

(Spinoza, 2022:317). En el escolio de la proposicion 9 se dice:

Euphyia: 19:35 (2025)



96 Luis Alberto Jiménez Morales

Este esfuerzo, cuando se refiere al alma sola se llama voluntad, pero cuando se
refiere a la vez al alma y al cuerpo, se llama apetito; por ende, este no es otra cosa
que la esencia misma del hombre, de cuya naturaleza se siguen necesariamente
aquellas cosas que sirven para su conservacion (Spinoza, 2022: 222).

La idea del conatus muestra la interaccion entre lo interior y los cuerpos exteriores.
Efectivamente, el conatus es la afirmacion de la potencia del actuar con relacién a lo
que se encuentra afuera del sujeto. En el conatus cada cosa se esfuerza por alcanzar
un fin determinado (Curley, 1988). Deleuze considera que la Etica de Spinoza es una
ética de la alegria. Es decir, la alegria subsiste en la potencia y la tristeza se relaciona
con la impotencia. Ciertamente, la agencia activa del conatus no provoca
simplemente efectos con relacidon a su esencia (Hiibner, 2018), sino que uno de los
rasgos del pensamiento spinoziano seria maximizar el poder y la actividad que crean
alegria y alejar aquellos elementos que afectan de tristeza al sujeto.

Spinoza menciona que las afecciones de la substancia son activas. En Etica II
proposicion XVI se menciona: “La idea de afeccidn, cualquiera que ésta sea, en cuya
virtud el cuerpo humano es afectado por los cuerpos exteriores debe implicar la
naturaleza del cuerpo humano y, a tiempo, la del cuerpo exterior” (Spinoza, 2022:
152). Spinoza acepta que el alma humana a través de la afeccion percibe su cuerpo y
el de otros de una forma confusa. “Todos los cuerpos de la naturaleza pueden y
deben concebirse de este mismo modo, pues todos estan rodeados por otros cuerpos
y son determinados, a su vez, por estos a existir y a obrar de cierta manera” (Jabase,
2021: 212). Spinoza presenta la idea de que la perseverancia tiene que ver con la
potencia afectiva y el desarrollo de ideas adecuadas. Aksoy sostiene que el conatus
como un acto de autoconservacion demuestra que el sujeto se encuentra activamente
manteniendo su esencia. “Las cosas estan decididas a actuar por su conatus de
manera que aseguren su supervivencia y promuevan su bienestar” (Aksoy, 2021:
116). Precisamente, aunque Spinoza menciona que Dios es la causa de todas las
cosas, deja espacio para la autodeterminacién del sujeto. En Etica IV proposiciéon 22
se menciona que el esfuerzo por conservarse es la esencia de la misma cosa, y en el

corolario sostiene que el esfuerzo de conservacion es el primero y tnico fundamento

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



97 6%]9 {7)/ a ISSN-e 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

de la virtud. Lo cual indicaria que a partir del conatus podria representarse lo bueno
y lo malo, lo cual en primera instancia podria parecer una cuestion subjetiva alejada
de las cosas externas.

La estructura ontoldgica del conatus humano supone una representacion
interna del futuro que indica una direccion consciente hacia la construccion activa de
la realidad (Aksoy, 2021). Viljanen sostiene que el conatus humano no actta sin
propdsito, sino que su direccion tiende a tener ideas adecuadas. (Viljanen, 2011;
Aksoy 2021). Spinoza lo indica en la Demostracién de la Etica parte III proposiciéon
33: “Nos esforzamos cuanto podemos por imaginar una cosa que amamos por
encima de las demas [...]. Si la cosa es semejante a nosotros, nos esforzaremos [...] en
afectarla de alegria (Spinoza, 2022: 250). Y en la Demostracion de la proposicion 34:
“cuanto mayor imaginamos la alegria de qué es afectada la cosa amada por causa
nuestra, tanto mas favorecido resulta ese esfuerzo, el decir [...], tanto mayor es la
alegria que nos afecta (250). Viljanen sostiene que el concepto spinozista de conatus
tiene una fuerte connotacion teleoldgica, pues su finalidad es la perseverancia del ser
a través de la alegria.

Asi, el pensamiento de Spinoza podria verse como una interpretacion critica
del movimiento en la filosofia hobbesiana. “El argumento conatus implica que los
seres humanos son mas que entidades mecdnicas ya que tienen ciertos fines,
inclinaciones y propdsitos por si mismos” (Aksoy, 2021: 120). Es decir, existe una
especie de inmanencia en la construccién de la propuesta ética y politica. En
términos generales, podria decirse que la propuesta spinoziana se basa en el hecho
de que el conatus humano teleoldgico define peculiarmente los valores objetivos y
esenciales en si mismos como rasgo distintivo de la vida y accion de los seres

humanos.

Euphyia: 19:35 (2025)



98 Luis Alberto Jiménez Morales

6. Afecto e Hilaritas

Deleuze en su ensayo sobre Spinoza menciona: “nuestros sentimientos o afectos
brotan del encuentro con otros modos existentes” (Deleuze, 2022: 64). Deleuze
sostiene que los modos existentes se definen por un determinado modo de ser
afectados, esto es, el sujeto se encuentra en una especie de régimen de heteronomia
con relacion al exterior. Los sujetos actian y viven en virtud de ser afectados por
otros seres, y también se afecta a los otros (Sharp, 2011).

La afeccion (affectio) se decia directamente del cuerpo, mientras que el afecto
(affectus) se referia al espiritu. [...] La diferencia se da entre la afeccién del cuerpo y
su idea, que engloba la naturaleza del cuerpo exterior, por un lado y, por el otro, el
afecto que engloba tanto para el cuerpo como para el espiritu un aumento
disminucion de la potencia de accion (Deleuze, 2022: 62).

Ser finito implica ser afectado por el mundo, “ser afectado por otros y vivir a través
de sus acciones y poderes” (Sharp, 2011: 596). Los afectos se aplican a la mente y al
cuerpo, son las variaciones en el poder del cuerpo. Por ello, Spinoza considera que el
ser humano es un ser afectivo que estd sujeto a las pasiones, sino que son
manifestaciones de la naturaleza (Spinoza, 2010).

En la demostracién de la proposicién IX Etica IV Spinoza menciona: “Una
imaginacion es una idea por la que el alma considera una cosa como presente [...] y
revela mas bien la constitucion del cuerpo humano que la naturaleza de la cosa
exterior [...] un afecto es pues una imaginacion” (Spinoza, 2022: 322). La imaginacion
no implica necesariamente que las cosas que aparecen en la mente existan o no
existan. La imaginacion de una cosa buena como algo presente que afecta al cuerpo y
al espiritu podria referirse al aumento de la potencia y vitalidad, esto es, se imagina
a los objetos como cuerpos exteriores a través de la idea de afecciones unidas al
cuerpo. Aunque la imaginaciéon nos permite reconocer lo que es ttil y perjudicial,
cuando el alma imagina no conoce adecuadamente su cuerpo, ni los otros, ni lo
externo, esto es, produce ideas inadecuadas. ;CoOmo podemos convertir la

produccion de ideas inadecuadas en ideas adecuadas? Es decir, cdmo podemos

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



99 6%]9 {7)/ a ISSN-e 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

concatenar ideas adecuadas orientadas a la esencia conativa del sujeto, “la dindmica
de la imaginacion que es fundamental para establecer el pasaje de los deseos pasivos
a los deseos activos” (Negri, 2021: 100). Precisamente, el sujeto que es afectado por la
alegria tiene un conocimiento adecuado, aunque no es su productor (Bove, 2009;
Spinoza 2006). Sin embargo, a través de la imaginacion se buscan las formas de
pensar esa produccion adecuada.

Spinoza dice en Etica IV demostraciéon de la proposiciéon VIII, la idea esta
unida al afecto, la idea de bien que causa alegria no es otra cosa que el mismo afecto.
Asimismo, en la demostracién de la proposicion 43 Etica IV, Spinoza menciona que
el placer es una alegria que afecta al cuerpo, y en el escolio de la proposicion 44
comienza a hablar de la Hilaritas: “El regocijo -que, como he dicho, es bueno- es mas
facilmente concebido que observado” (Spinoza, 2022: 364). El incremento de la
Hilaritas es definido por la potencia de las cosas que estan afuera de nosotros “El
Regocijo supone pues ya un estado de equilibrio bueno en si mismo y un afecto
particular [...] intrinsecamente ligados al estado de equilibrio de nuestro Cuerpo
como de todo nuestro ser” (Bove, 2009: 117). La Hilaritas esta relacionada con el
aumento en la potencia de obrar.

La Hilaritas, que indica un proceso en el que ningtn afecto es contrario a nuestra
naturaleza, y por ende no obstaculiza nuestro pensamiento, expresa asi una dindmica
de formacion de ideas claras y distintas y de la deduccion de unas a partir de otras
(Bove, 2009: 122).

Con la Hilaritas y su mantenimiento o aumento el sujeto puede ordenar las
afecciones segun la razon. Ciertamente, la Hilaritas muestra la naturaleza equilibrada
y sin exceso demostrando una conducta auténoma y racional (Bove, 2009).

Y si el modo finito, segin un destino excepcional que le hubiera sobrevenido, fuera
capaz de pensar actualmente segiin la norma de la idea verdadera dada, correlativa a
una actividad real del Cuerpo cuyas afecciones estarian asi activamente ordenadas,
desarrollaria directamente una estrategia perfecta de afirmacion absoluta de la
existencia (Bove, 2019: 129)

Euphyia: 19:35 (2025)



100 Luis Alberto Jiménez Morales

La Hilaritas conduce a una afirmacion de resistencia frente a los obstaculos exteriores
que restan potencia al conatus. El conatus no solo resiste, sino que en su propia

construccion se afirma.

Por la idea adecuada el hombre accede al movimiento real del afecto activo; la
sabiduria es ese movimiento real que lleva a la abolicion del estado actual de
servidumbre, pero también es el combate del sujeto estratégico que, sobre la base de
un saber verdadero, participa en la construccion de las condiciones objetivas de ese
movimiento (Bove, 2009: 132).

El sujeto no orienta sus acciones a actuar por un mecanismo externo o trascendente,
sino que la finalidad de su accion es el deseo de afirmar la alegria. Sin embargo,
Macherey (2006) nos advierte la dificultad de reducir el conatus solamente a la
exaltacion de pasiones alegres. El orden politico estd atravesado por tensiones. El
Estado no es una forma pura de libertad, sino también un dispositivo de control que
organiza la obediencia (Foucault, 2011). El Estado es el lugar donde los afectos se
tensionan. Esta tensidn entre libertad y servidumbre no puede resolverse sino como

parte constitutiva de la vida politica de los afectos.

7. Multitud y conatus social

Cuando Spinoza menciona la causa sui en Etica I entiende que ésta es el movimiento
y su afirmacién a través de sus actos. Y Etica II escolio de la proposicién 3 se
menciona:

Dios se entiende a si mismo, con la misma necesidad se sigue también que Dios obra
infinitas cosas de infinitos modos [...] la potencia de Dios no es otra cosa que la
esencia activa de Dios, y, por tanto, nos es tan imposible concebir que Dios no acttia
como que Dios no existe (Spinoza, 2022: 126).

Dios acttia a través de los modos singulares, lo que parece importante dentro del
pensamiento spinoziano es que parece asegurar una inmanencia en la construccion
de este orden. “Si el derecho de Dios se extiende, sobre todo, sin limitacion, y ese

derecho no expresa nada mas que el poder divino, [...] el derecho natural que goza

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



101 €%p {7)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

toda realidad natural sea equivalente [...] para existir y obrar” (Spinoza, 2010: 181).
En el poder de Dios se expresa la libertad que se entiende a todos los modos
existentes.

En el prefacio del Tratado teoldgico-politico menciona que la base de la
supersticion es el miedo, esto es, a diferencia del pensamiento hobbesiano la
comunidad politica no podria pensarse desde el miedo, “no hay mas eficaz para
gobernar a la masa que la supersticion” (Spinoza b, 2022: 79). Para Spinoza, el poder
por el cual la realidad existe depende del derecho natural, sin embargo, eso no
representa un automatismo en la figura del soberano, en el capitulo XX del Tratado
Teologico-politico combate ese automatismo, pues el fin del Estado no es convertir
individuos racionales en bestias o automatas, “El verdadero fin del estado es, pues,
la libertad” (504). En el pensamiento politico hobbesiano y spinoziano, se oponen
dos conceptos de forma contundente: pueblo y multitud. Virno sostiene que el
termino multitud surge como un pensamiento opuesto al de pueblo.

Pueblo y multitud, tienen como padres putativos a Hobbes y Spinoza. Para Spinoza,

el concepto de multitud indica una pluralidad que persiste como tal en la escena

publica [...], sin converger en un Uno, sin desvanecerse en un movimiento centripeto

(Virno, 2016: 21).

Debemos de pensar a Spinoza en toda su amplitud y no solamente como un
contractualismo desviado, sino como una propuesta de comunidad politica original,
dentro del Tratado politico se puede ver perfectamente que se pretende evitar la tesis
contractualista, derecho y politica participan directamente de la accion. “La multitud
no es algo organico, no es Uno, sino una multiplicidad, un conjunto de modos de
ser” (Negri, 2021: 94). Bove piensa que la existencia del Estado puede ser pensado
de forma teleologica:

1) En primer lugar, hay un fin real del Estado, [...] que no es otro que la paz y la
seguridad de la vida a las cuales una multitud libre que guia mas por la esperanza que
por el miedo [...]

2) Hay también un fin imaginario que cada pueblo atribuye a su propia comunidad [...]

3) Hay, por dltimo, las metas particulares y coyunturales que un Estado persigue [...]
en funcion de sus finalidades reales e imaginarias (Bove, 2009: 253).

Euphyia: 19:35 (2025)



102 Luis Alberto Jiménez Morales

En la parte III del Tratado politico se menciona, “en cuanto el Estado guiado como si
tuviera un solo espiritu, el Estado, segin se ha visto, es, al mismo tiempo un
organismo, una personalidad” (Spinoza, 2010: 197). La constitucion del Estado
parece que tiene un fuerte peso teleoldgico. El cuerpo politico se muestra como la
organizacion de la inmanencia de los sujetos y su afirmacion y resistencia. En tanto
que la multitud se prive de su potencia politica y se reduzca a la obediencia pasiva,
no podra acceder al derecho absoluto, esto es, a la construccién activa de su libertad
(Negri 2011; Spinoza, 2010). “El pueblo-sujeto (sujeto de una estrategia racional)
debe de sustituir los automatismos impuestos por la imaginacion instituida” (Bove,
2009: 267). El surgimiento de la multitud con constituye un Estado estatico, sino que
es la expresion de un movimiento dindmico que se autoproduce. “Un pueblo se libra
asi del destino de la repeticion de los hdbitos adquiridos, transformando las
afecciones pasivas [...] en potencias activas de liberacion” (268). Spinoza piensa que
ese movimiento perpetuo de la sociedad desafia toda servidumbre impuesta por un
orden politico trascendente.

Asi, si la esencia del conatus es la perseverancia del ser sobre si mismo, éste
muestra que la realidad se construye a partir de un movimiento perpetuo. Balibar
(1996) menciona que el conatus en Spinoza no puede pensarse como el esfuerzo de
una monada aislada, sino como un proceso transindividual de composicion de
potencias. Asi, el esfuerzo por perseverar no es una afirmacion solamente del
conatus, sino una dindmica colectiva de coexistencia entre cuerpos. En el conatus se
afirman aquellas cosas que ayudan a perseverar y alejar aquellas que lo destruyen. Si
la naturaleza conativa de las singularidades esta orientada hacia un dinamismo, es
relevante destacar cudl es el fin que persiguen las singularidades. Spinoza sostiene
en la cuarta parte de la Etica proposicién 39:

Es bueno lo que provoca que la relacion de movimiento y reposo que guardan entre
si las partes del cuerpo humano se conserve, y, al contrario, es malo lo que hace que
las partes del cuerpo humano alteren su relacion de reposo y movimiento.

Demostracion: el cuerpo humano necesita, para conservarte, de muchisimos otros
cuerpos [...] ahora bien lo que constituye la forma del cuerpo humano consiste en

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



103 6%]9 {7)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

que sus partes se comuniquen entre si sus movimientos segin una cierta relacion.
(Spinoza, 2022: 359).

El Estado que se funda a partir de la multitud tiende a afirmar y actuar a favor de
esa potencia, conserva lo que es util y rechazando aquello que lo afecta (Spinoza,
2010; 2022). [Cuando las] partes de nuestro Cuerpo estan [...] afectadas de tristeza,
ya nada nos permite resistir entonces de manera interna. Todo el sistema de defensa
es neutralizado y puesto al servicio de la depresion” (Bove, 2009: 127). Cuando el
cuerpo politico se funda a partir de afectos tristes es neutralizado y entregado a la
autodestruccion. Foucault lo menciona cuando habla de los tltimos momentos del
nacionalsocialismo. ~ La comunidad politica spinoziana se construye desde los
afectos alegres (Negri, 2021; 2015). “El proyecto politico de autonomia que una
sociedad (un pueblo) puede darse es, en ella, la expresion directa de la cupiditas”
(Bove, 2009: 260). Ciertamente, es la expresidon amorosa que involucra a toda la
multitud.

La razén es, mas bien, la experiencia mediante la cual nos comprendemos a nosotros
mismos como seres relacionales y afirmamos este sistema de relaciones a medida que
actuamos de manera mas efectiva, poderosa y alegre dentro de él. La razon es la
aprehension de nuestra existencia como omnipresentemente afectiva y determinada
por nuestro “estar dentro” de una constelacion compleja de otros seres (Sharp, 2011:
605).

La potencia de la multitud es una potencia de resistencia de facto al ejercicio de la
soberania (Bove, 2009: 297). Es decir, la fuente de la cual abreva la soberania es la
multitud. Spinoza pensaba que los cuerpos estan afectados por la relaciéon con lo
exterior. Los cuerpos existen en una red compleja de relaciones, son cuerpos que
convergen en relaciones para formar algo mas grande” (Burdon, 2020).

Spinoza sostiene que en el Estado nadie tiene derecho a actuar sino es por la
decision o el consenso general (Spinoza, 2010; Skeaff, 2018). “Cuando la reflexion del
sujeto es funcional y politicamente automatizada, su conciencia, en su adaptacion
social perfecta, es por tanto totalmente ilusoria, y su razén reducida a un uso

instrumental” (Bove, 2009: 275). Cuando existe una imposicion de una verdad de

Euphyia: 19:35 (2025)



104 Luis Alberto Jiménez Morales

forma estatal y trascendente existe una instruccion que crea una supersticion politica
y el Estado es reducido a un automata donde el sujeto queda petrificado (Bove,
2009). Pensaria Spinoza, “el poder del Estado, una vez transferida a una asamblea lo
suficientemente numerosa, no revierte nunca a la multitud” (Spinoza, 2010: 266). El
orden politico spinoziano se caracteriza por la constante accion de los sujetos, esto
es, el poder absoluto siempre esta detentado por la multitud.

La democracia, entonces, es una condicion fisica y afectiva. Es la accion conjunta y la
pasion de los cuerpos mediante las cuales los individuos se vuelven mas capaces de
perseverar en su ser, mas capaces de defenderse contra fuerzas contrarias y, lo que es
mas importante, mds capaces de reconocer e incorporar esos poderes comunes
(Sharp, 2011: 604).

El orden politico spinoziano no construye ninguna voluntad general (Rousseau,
2003), no existe una alineacion, sino que existe una afirmacion de la potencia de los
sujetos. “No hay multitud, porque este concepto no es descriptivo sino constitutivo;
no indica opacamente un mundo de pasiones tristes, sino que genera el mundo de
las pasiones alegres, es una politica opuesta a la muerte” (Negri, 2021: 98). La
imaginacion spinoziana en un sentido politico es la anticipacién de la construccion
de instituciones. En la imaginaciéon se muestra la capacidad de los sujetos para
pensar alternativas al estado actual de las cosas.

Los sujetos spinozianos son potencia y devenir, en Spinoza se establece una
diferencia entre potestas y potentia:

De hecho, la relaciéon entre poder y potencia queda completamente invertida, y solo
la potencia, construyéndose, solo la potencia de los muchos, haciéndose construccion
colectiva puede fundar un poder. Un poder que, en este marco, no es contemplado
como una sustancia, sino como producto del proceso continuamente reabierto por la
potencia de la multitud o hacia la construccion colectiva (Negri, 2011: 43).

La construcciéon del orden politico viene afirmada por un proceso continuo a partir
del trabajo de la multitud y su aumento de potencia. “La potencia de la multitud es
la premisa positiva de la constitucion del derecho, su esencia productiva y
actualizante”. (Bove, 2009: 285). A diferencia del estado de naturaleza, donde

predominan el miedo y la soledad, el paso a la sociedad no implica un mecanismo

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



105 6%]9 {7)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

contractualista, sino un paso de integracion ontologica, “de la soledad a la multitud,
a la socialidad que, en si y para si suprime el miedo” (Negri, 2011: 48).

Al afirmar la alegria y la potencia de la accion se enfrentan a todo aquello que
intente disminuir la potencia. “El derecho de resistencia es pues, por esencia, la
potencia natural de la multitud misma: es su derecho de guerra, y ese derecho sigue
siendo derecho de guerra, incluso cuando se encuentra parcialmente en el seno de
las instituciones” (Bove, 2009: 300). Antes que John Locke en el Sequndo tratado sobre
el gobierno civil en donde se pretende construir una teoria politica de la resistencia
(Locke, 2010). “Es esencialmente en actos, [...] es un si a la vida, a la solidaridad
humana, a la libertad y a la paz. [...] la resistencia es fundamentalmente
antinihilista” (Bove, 2009: 310). La resistencia se encuentra en la misma constitucion
ontoldgica del conatus, en su proposicion activa se opone a aquello que tiende hacia
la tristeza. No obstante, esa resistencia, segun Matheron, crea una especie de
negatividad, un mecanismo normativo de represiéon y una base social de odio
irreductible. Precisamente, aunque pensemos Estado ideal parece que existe una
negatividad inherente.

[En el] régimen de la pasion, es imposible querer esta represion sin sentir una
indignacién, al menos virtual, contra todos aquellos que potencialmente mereceran
ser sometidos a ella. No es que la indignacion sea indispensable para el ejercicio de la
represion; mas bien, es un efecto secundario ineludible del mismo. (Matheron, 2021:
134).

De hecho, al final hay algo radicalmente malo en la naturaleza de cada Estado. La
lectura de Matheron nos ayuda a entender la ambivalencia de la politica spinoziana
como una simple afirmacion de un devenir gozoso, sino que parece que el costo a
pagar por la inmanencia de la democracia es su misma fragilidad, esta atravesada
constantemente por esta negatividad y tension. Precisamente, aunque las leyes
tengan un alto grado de perfeccion no podrian eliminar el antagonismo social

(Macherey, 2006).

Euphyia: 19:35 (2025)



106 Luis Alberto Jiménez Morales

8. Reflexiones finales

Este ensayo sostiene que a partir de Hobbes y Spinoza podemos pensar que la
construccion de un cuerpo politico tiene una relacion estrecha con la produccién de
afectos, “pero sensibilizar las ideas no es otra cosa que dotarlas de potencia, ya que
implica asociarles afecciones del cuerpo [...] y, por tanto, volverlas capaces de
afectar” (Lordon, 2017: 76). Precisamente, Spinoza sostiene que la construccion
politica comprende las condiciones ontoldgicas se juegan en un campo afectivo, esto
es, de la relacion del sujeto con e exterior. Spinoza considera que la libertad depende
de las condiciones de posibilidad para transformar las pasiones tristes en pasiones
alegres. Por el contrario, en el pensamiento hobbesiano parece que el precio a pagar
para emancipar al sujeto del miedo opera en una transferencia del derecho natural a
la figura del soberano. La comunidad politica hobbesiana es producto de una forma
ambivalente de entender el miedo, pues es la causa de la inseguridad en el estado de

naturaleza, y al mismo tiempo es la que mantiene el orden en el Estado civil.

Quizas uno de los aportes mas contundentes de la obra hobbesiana es su concepcion
antropologica del poder como derecho natural de los hombres, causa de la anarquia
y justificacion del Estado. La seguridad o inseguridad para Hobbes esta en el grado
de dispersion o concentracion del poder. Mientras mas disperso se encuentre, mas
inseguridad hay (Arbelédez, 2009: 122).

Una de las preguntas mas importantes que se formula Spinoza en el Tratado teoldgico-
politico es: ;Por qué luchan los hombres por su servidumbre como si se tratada de su
salvacion? El conatus es aquello que persevera en su ser, “incluso a través de los
prejuicios y la supersticion (esto es, venenos), el conatus tiende obstinadamente a la
afirmacion de la vida” (Bove, 2009: 186). Es decir, lo que en funcion de la razén no
representaria ideas adecuadas, tiene una eficacia en la conservacién del ser. No
obstante, la construccion de la seguridad a treves del miedo es una impotencia, pero
que proviene de un deseo razonable (Hobbes, 2010; Spinoza, 2010; Bove, 2009). Sin
embargo, la Etica es un esfuerzo por construir una comunidad de pasiones alegres
que aumentan la potencia del conatus. Precisamente, aquello que propicia el caos en

el pensamiento hobbesiano, en el pensamiento de Spinoza es la afirmacion de una

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



107 6%]9 {7)/ a ISSN-¢ 2683-2518

REvISTA DE FILOSOFiA

comunidad politica, “[como] la fuerza actual que destruye el estado de cosas
presente, cuando éste aparece marcado por el miedo, el terror y la muerte” (Negri,
2011: 138). La politica spinoziana construye una comunidad a través de la alegria,

pasiones activas que forman parte de una politica modal.

Referencias.

Arbeldez, A. (2009). “La nocion de seguridad en Thomas Hobbes”. Revista Facultad de
Derecho y Ciencias Politicas, 39(110), 97-124.

Balibar, E. (1995). Spinoza y la politica. Buenos Aires: Prometeo.

Becerril-Rojas, J. (2020). Juego de regimenes: La construccion del Estado moderno
contractual desde la perspectiva de la teoria de juegos. Revista de Ciencias
Sociales, (169), 171-190.

Bennett, J. (1984). A study of Spinoza’s Ethics. Indianapolis: Hackett Publishing.

Binmore, K. (1994). Game theory and the social contract. Volume 1. Cambridge: MIT
Press.

Bobbio, N. (1985). El modelo iusnaturalista. En N. Bobbio & M. Bovero, Origen y
fundamentos del poder politico (pp. 67-93). México: Grijalbo.

Bobbio, N. (1992). Hobbes. México: Fondo de Cultura Econémica.

Bove, L. (2009). La estrategia del conatus. Afirmacion y resistencia en Spinoza. Madrid:
Tierra de Nadie.

Canetti, E. (1978). La provincia del hombre. Milano: Adelphi.

Carriero, ]J. (2011). Conatus and perfection in Spinoza. Midwest Studies in Philosophy,
35, 69-92.

Christov, T. (2017). The invention of Hobbesian anarchy. Journal of International
Political Theory, 13(3), 296-310.

Curley, E. (1988). Behind the geometrical method: A reading of Spinoza’s Ethics. Princeton,
NJ: Princeton University Press.

Esposito, R. (2006). Communitas. Origine e destino della comunita. Torino: Einaudi.

Foucault, M. (2011). Seguridad, territorio y poblacion. México: Fondo de Cultura
Econdmica.

Gauthier, D. (1969). The logic of Leviathan. Oxford: Oxford University Press.

Gauthier, D. (2000). La moral por acuerdo. Madrid: Gedisa.

Gauthier, D. (2001). Hobbes: The law of nature. Pacific Philosophical Quarterly, 82(2),
258-284.

Hamilton, J. J. (2013). The origins of Hobbes’s state of nature. Hobbes Studies, 26(2),
152-170.

Hampton, ]J. (1995). Hobbes and the social contract tradition. Cambridge: Cambridge
University Press.

Hobbes, T. (1992). Behemoth. Madrid: Tecnos.

Euphyia: 19:35 (2025)



108 Luis Alberto Jiménez Morales

Hobbes, T. (2000). De Cive. Madrid: Alianza Editorial.

Hobbes, T. (2002). Didlogo entre un filésofo y un jurista. Madrid: Tecnos.

Hobbes, T. (2006). Discursos historico-politicos. Buenos Aires: Gorla.

Hobbes, T. (2010). Leviatdn o la materia, forma y poder de una repiiblica eclesidstica y civil.
Meéxico: Fondo de Cultura Econdmica.

Hiibner, K. (2018). Spinoza’s unorthodox metaphysics of the will. En M. Della Rocca
(Ed.), The Oxford handbook of Spinoza (pp. 343-369). Oxford: Oxford
University Press.

Kavka, G. (1986). Hobbesian moral and political theory. Princeton, NJ: Princeton
University Press.

Locke, J. (2010). Segundo tratado sobre el gobierno civil. Madrid: Alianza Editorial.

Lordon, F. (2017). Los afectos de la politica. Zaragoza: Prensas Universitarias de
Zaragoza.

Macherey, P. (2006). Hegel o0 Spinoza. Buenos Aires: Tinta Limon.

Martinez, M. (2008). Hobbes y la moral egoista en el estado de naturaleza. Ideas y
Valores, 57(136), 5-25.

Matheron, A., Del Lucchese, F., & Maruzzella, D. (2020). Politics, ontology and
knowledge in Spinoza. Edinburgh: Edinburgh University Press.

Negri, A. (2015a). La anomalia salvaje. Un estudio sobre poder y potencia en Baruch
Spinoza. Buenos Aires: Waldhuter.

Negri, A. (2015b). El poder constituyente. Ensayo sobre las alternativas a la modernidad.
Madrid: Traficantes de Suefios.

Ricci Cernadas, G. (2021). La venganza como el fundamento de la comunidad en
Spinoza. Anacronismo e Irrupcion. Revista de Teoria y Filosofia Politica Cldsica y
Moderna, (11), 42-71.

Rossi, P. (1979). I segni del tempo. Torino: Feltrinelli.

Rousseau, J.-J. (2003). EI contrato social. Discursos. Buenos Aires: Losada.

Sharp, H. (2005). Why Spinoza today? Or, “A strategy of anti-fear”. Rethinking
Marxism: A Journal of Economics, Culture & Society, 17(4), 591-608.

Skeaff, C. (2018). Becoming political: Spinoza’s vital republicanism and the democratic
power of judgment. Chicago: University of Chicago Press.

Spinoza, B. (2006). Tratado de la reforma del entendimiento. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (2010). Tratado politico. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (2022a). Etica. Madrid: Alianza Editorial.

Spinoza, B. (2022b). Tratado teologico-politico. Madrid: Alianza Editorial.

Tatian, D. (2009). Spinoza y la paz. Conatus. Revista de Filosofia de la Universidad
Nacional de Cérdoba, 3(5), 45-50.

Torres, S. (2012). “Mirarse a la cara”: Venganza, memoria y justicia entre Hobbes y
Spinoza. Anacronismo e Irrupcion. Revista de Teoria y Filosofia Politica Cldsica y
Moderna, 2(2), 58-88.

Viljanen, V. (2011). The meaning of the conatus doctrine. En Spinoza’s geometry of
power (pp. 105-144). Cambridge: Cambridge University Press.

Euphyia: 19:35 (2025)  ISSN-e 2683-2518



